) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

Filosofias africano-brasileiras: Aterramento diasporico nas praticas educativas

Luis Thiago Freire Dantas !
Adilbénia Freire Machado ?

Resumo

A compreensdo predominante da educagdo estd profundamente enraizada em paradigmas ocidentais que privilegiam um
modelo excludente de humanidade. Em resposta, este artigo especula como praticas educacionais, fundamentadas em
filosofias africanas, tragam alternativas epistemologicas para interpretar o mundo e redefinir a propria humanidade. Propomos,
entdo, pensar/agir com Filosofias Africano-Brasileiras na presenga de alternativas pedagogicas que desafiem a linearidade
do pensamento ocidental. Essas Filosofias vao além da mera inclusdo desses saberes; exige uma reestruturagdo radical da
educacdo para criar espago para o “ainda-ndo-revelado”. Para tanto, a primeira segao problematiza o conceito de didspora por
meio de uma compreensao de cultura em que a existéncia negra simultaneamente vivencia o deslocamento e uma incessante
reivindicacdo de identidade territorial. A segunda sec¢do dialoga com a Filosofia do Sertdo para demarcar uma epistemologia
que tem a terra como fundamento, a ancestralidade como guia e o encantamento como eixo do ser, do agir ¢ do educar.
Através dessa trajetoria, o artigo propde reconceituar a aprendizagem como pratica continua de situar a existéncia coletiva na
sabedoria da terra.

Palavras-Chave: Cultura negra; Diaspora africana; Filosofias Africanas; Territorialidade; Sertdo.

African-Brazilian philosophies: Rooting diasporic cultures in educational practices

Abstract

The prevailing understanding of education is deeply rooted in Western paradigms that privilege an exclusionary model
of humanity. In response, this article speculates how educational practices, grounded in African philosophies, outline
epistemological alternatives for interpreting the world and redefining humanity itself. We therefore propose thinking/acting
with African-Brazilian Philosophies in the presence of pedagogical alternatives that challenge the linearity of Western thought.
These Philosophies go beyond the mere inclusion of these knowledges; they require a radical restructuring of education to create
space for the “not-yet-revealed”. To this end, the first section problematizes the concept of diaspora through an understanding
of culture in which black existence simultaneously experiences displacement and an incessant claim to territorial identity. The
second section engages with the Philosophy of hinterland to demarcate an epistemology that has the land as its foundation,
ancestry as its guide, and enchantment as the axis of being, acting, and educating. Through this trajectory, the article proposes
to reconceptualize learning as a continuous practice of situating collective existence in the wisdom of the earth.

Keywords: Black culture; African diaspora; African philosophy; Territory; hinterland.

Para Comecar

Na constru¢do de um imaginario sobre o ser humano, ha, de fato, uma remissdo aos aspectos

humanistas da modernidade. Nesse contexto, a educagao surge como uma estratégia para moldar o individuo

! Professor de Filosofia da Educagéo na UERJ. Professor do Programa de Pos-Graduagéo em Educacdo (PROPed) da UERJ.
Doutor em Filosofia pela UFPR. Mestre em Filosofia pela UFPR. Graduado em Filosofia pela UFSE. Coordenador do grupo
Mulungu: leituras contracoloniais. Coordenador da area Filosofia Africana e Afrodiaspdrica da ABPN.

% Licenciada em Filosofia e Bacharela em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceara (UECE), Doutora em Educagdo pela
Universidade Federal do Ceara (UFC), Mestra em Educagao pela Universidade Federal da Bahia (UFBA).

122 | Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

conforme expectativas da “sociedade”, ou seja, sem qualquer atencao a interioridade desse ser, sempre
forjando-o dentro de uma ideia preestabelecida de subjetividade, de um modelo a ser seguido. Assim, a
educacdo implica-se muito mais em “passar informagdes” do que em formar pessoas. Desse modo, neste
artigo, pretendemos elencar praticas educativas fundamentadas em filosofias africanas, com o objetivo de
esbocar caminhos possiveis para futuras leituras de mundo e da prépria humanidade, que ¢ plural. Nessa

conjunc¢ao, inclui-se também a propria escrita e as oralidades filosoficas.

A proposta, ao final, consiste em posicionarmo-nos diante daquilo que entendemos como filosofias
africano-brasileiras. Como veremos no decorrer do artigo, o texto filoso6fico ndo se constitui apenas por
ideias e argumentos, mas também por vivéncias das pessoas que produzem essas filosofias. Com isso,
a leitura transforma-se em um gesto politico e poético, deixando de ser uma mera decifracao de signos
para tornar-se um encontro com aquilo que ainda ndo estd presente na visibilidade, mas que atua em suas

expressoes invisiveis. Portanto, encontros / encantos tecidos no plano visivel e no plano invisivel!

O que isso significa? A histéria da filosofia africana (atravessada pela didspora e pensada de forma
plural) ndo se faz apenas por meio de elementos textuais, mas também por memdrias afetivas, lembrangas
que nos conduzem ao nosso proprio modo de existéncia — um encantamento com o mundo. Nesse
ponto, citamos Jota Mombacga e Michelle Matiuzzi, para quem a visibilidade pode ser uma armadilha e a
representacdao, um beco sem saida. Por isso, as autoras nos convidam a desarmar corpos coletivos e recriar

existéncias para além das memorias tragicas:

Garantir com esse pensamento o poder das palavras, ¢ que as opacidades possam coexistir, confluir,
tramando os tecidos cuja verdadeira compreensao ¢ a textura. A sensibilidade do toque nos levaria a certa
trama e ndo a natureza dos componentes. Renunciar, por um tempo talvez, a essa velha assombragio
da representacdo ¢ linearidade da narrativa e surpreender-se com o profundo das incertezas (Mombaga;
Matiuzzi, 2019, p. 23).

7

E nesse encontro com incertezas que as filosofias africanas emergem como sistemas de
conhecimento e praticas educativas desafiadoras daquilo que se convencionou chamar de colonialidade de
poder, compreendido que “nosso territorio do saber € sagrado, mas nem sempre ¢ respeitado; essa violagao
prejudica a continuidade da chama da memdria. Deixar que o outro entre e imponha sua cultura, seus
valores, ¢ permitir que o territorio do saber desapareca; primeiro dentro da alma e depois concretamente, no
lugar” (Kambeba, 2020, p. 27). Nesse sentido, filosofias africanas tecidas a partir do nosso chdo carregam
em si tessituras filosoficas afro-indigenas, posto ter a terra como ancestralidade primeira e, assim, guia para
nosso ser/estar no mundo e com o mundo. Territdrio € terra, ¢ memoria, representa valores e saberes de uma
cultura que entende a existéncia humana em relagio, fundamentalmente com a natureza. E um ser humano
que sabe ser pessoa por ser constituido por uma comunidade, por saber que sé existe de forma coletiva,

comunitaria e em relacdo, constitui o universo a0 mesmo tempo em que ¢ constituido por ele, assim, “¢

Polyphonfa - Goiania-GO, v. 35,2024. | 123



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

um sistema de sistemas” (Fu-Kiau, 2024, p. 93). Bunseki Fu-Kiau, ao falar de povos tradicionais africanos,
a partir do Kongo, afirma que “a transferéncia da terra de comunidade africana em propriedade privada e
capitalista foi a chave para a destrui¢do das institui¢des tradicionais africanas de lei e justica”. Foi, também,

chave para destruicao de formas de ser dos povos pindordmicos, ou seja, povos originarios indigenas.

Nesse percurso, torna-se fundamental ressignificar as humanidades, pois mesmo em defini¢des
supostamente inclusivas de humanidade, alguém — um grupo — permanece excluido, uma vez que o

proprio conceito de “humano” deriva de experiéncias particulares sobre o que esse termo significa.

Diante disso, optamos pelo termo “pessoa” em vez de “sujeito” e até mesmo “individuo”, ja que a
gramatica moderna nao apenas inviabiliza um aprofundamento da agéncia dos grupos racializados, como
também apaga a coletividade constitutiva de cada existéncia. Ninguém se faz sozinho: ha sempre uma
comunidade na sua formagao. E nesse sentido que Busenki Fu-Kiau nos oferece uma chave de investigagdo
dessa existéncia pessoal, comparando-a a dindmica solar — um eterno nascer, um recomego continuo nao

apenas da vida, mas de todos os projetos singulares (FU-KIAU, 2024).

[3

Fu-Kiau nos apresenta kala, “um negrume criador que antecede e sustenta a vida, associado
ao nguinza — a forga espiritual que impulsiona o miuntu (a pessoa) a se tornar” (FUKIAU, 2024, p. ). Assim,
revela-se uma cosmopercepgdo enraizada em saberes endogenos, onde o conhecimento ndo se pretende
universal e abstrato, mas localizado, situado e filosoficamente denso. Como afirma Dimas Masolo (2009) a
producao do conhecimento reflete os contextos socio-historicos de suas comunidades, expondo a urgéncia

de descolonizar as epistemologias dominantes.

Naprimeira se¢ao do artigo, problematizaremos a nogao de didspora para construir uma compreensao
de cultura diasporica, na qual a pessoa negra experiencia simultaneamente um desenraizamento e a
incessante tentativa de reescrever seu proprio territorio. Na segunda se¢ao dialogaremos com a Filosofia do
Ser-tdo que tem a terra como fundamento, a ancestralidade como guia e o encantamento como sentido para

nosso ser / fazer / educar.

Cientes desse percurso, exploraremos neste artigo como as filosofias africanas propdem alternativas
educativas que subvertem a linearidade do pensamento ocidental. Trata-se ndo apenas de incorporar tais
saberes, mas de reestruturar a educagao a partir deles, abrindo espago para que o “ainda nao revelado” possa
vir a tona. E, portanto, uma aposta num futuro em que a aprendizagem seja, tal como o sol para kala, um ato

continuo de acender o fogo da existéncia coletiva.

Cultura na Diaspora

A discussdo sobre o termo didspora abarca uma variedade de nogdes e interpretagdes, sendo a mais

habitual a ideia de uma dispersdo violenta para outro territério devido a guerras. Paul Gilroy ¢ um dos

124 | Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

intelectuais que mais se dedicou a analise da didspora africana, especialmente em dire¢ao as Américas, e de
suas influéncias na constru¢ao de uma “contracultura da modernidade”, exemplificada por estilos musicais
originarios dessas experiéncias. Gilroy (2012) argumenta que essa dispersdao promoveu o surgimento de
outros Estados-nag@o, nos quais os participantes se destacaram por uma memoria e ancestralidade que
consolidaram uma hibridizacdo cultural: “No espirito do que pode ser chamado de histéria ‘heterologica’,
gostaria que considerassemos o carater cultural e as dimensodes politicas de uma narrativa emergente sobre
a diaspora que possa relacionar, sendo combinar e unificar, as experiéncias modernas das comunidades e
interesses negros em varias partes do mundo”. Contudo, o autor ressalta que as dindmicas raciais diferem no
caso brasileiro: “Tudo o que eu normalmente quero dizer sobre a cultura e a mistura, a diaspora, a histéria
e a socialidade trans-africana tem uma ressonancia diferente quando se refere a um lugar tdo proximo do

epicentro da escravidao racial moderna” (Gilroy, 2012, p. 10).

Com uma orientacao pela dindmica de Atldantico Negro, a proposta neste artigo refere-se em analisar
os arranjos culturais no Brasil em didlogo com as filosofias africanas, ou mais especificamente: “Sob a
ideia-chave de didspora, nds poderemos ver ndo a raga, € sim formas geopoliticas e geoculturais de vida
que sdo resultantes da interagdo entre sistemas comunicativos e contextos que elas ndo so incorporam, mas
também modificam e transcendem” (Gilroy, 2012, p. 25). Nesse contexto, observa-se uma recombinagao
de formas culturais em diferentes ambientes, de modo que a didspora simboliza a ruptura de identidades
“fixas” por meio do encontro cultural. Contudo, embora identifiquemos um sentido diasporico comum, as
experiéncias sdo diversas, e as interpretagdes parecem ndo abordar um ponto crucial: o que significa ser

uma pessoa em didspora?

Primeiro, temos que atentar para o significado de “ser pessoa”, para Kwame Gyekye ¢ um processo
continuo em que, desde o nascimento, esse ser articula agcdes em coletividade, marcadas por um carater
(Okra) e um compromisso comunitario que o definem como tal. Por isso, hd um entendimento continuo
da personalidade a partir dos meios que cada ser em particular alcangam, numa relagdo comunitaria no
cruzamento de responsabilidade e liberdade: “O que uma pessoa adquire sdo status, habitos e personalidade
ou tracos de carater: ela ¢, enquanto pessoa, uma pessoa por causa do que ele €, ndo por causa do que
adquire. Um individuo ¢ uma pessoa por causa do que ele €, ndo por causa do que ele adquire” (Gyekye,
1992, p. 108). Diante disso quais as implicacdes na didspora nesse distanciamento da comunidade e a

necessidade de reconstru¢ao em outro territoério?

Na leitura de Grada Kilomba (2019), a didspora africana ¢ pensada como um pertencimento de
“estar fora do lugar”. Essa condi¢do decorre de uma hierarquia racial que fabrica identidades, atribuindo
superioridade ao branco e inferioridade ao negro, que se baseia na posicionalidade, “Pois o negro ndo tem
mais de ser negro, mas sé-lo diante do branco” (Fanon, 2008, p. 108). Assim, a didspora africana reforca a

consciéncia de que, “no racismo, corpos negros sao vistos como corpos improprios, Como corpos que estao

Polyphonfa - Goiania-GO, v. 35,2024. | 125



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

fora do lugar e, por isso, ndo podem pertencer” (Kilomba, 2019, p. 56). Esse nao pertencimento gera a ndo
identificagdo consigo mesmo no territorio, provocando um sentimento de falta — experiéncia alheia aos
corpos brancos, que “se sentem em casa em qualquer lugar”, pois “eles pertencem a todo lugar: na Europa,

na Africa, no norte, no sul, leste, oeste, no centro, bem como na periferia” (Kilomba, 2019, p. 56).

Apesar dessa condicdo, a pessoa negra transforma sua existéncia e, consequentemente, a daquelas
ao seu redor. Achille Mbembe, em Critica da Razdo Negra, destaca que, nas narrativas negras, a colonia
surge como uma cena original que ndo apenas ocupa o espago da memoria, mas também se torna uma
matriz significativa para a linguagem sobre o passado, o presente, a identidade e a morte. Ela ¢ o corpo que
da substancia a subjetividade, algo que ndo sé recordamos, mas continuamos a viver visceralmente, muito
depois de seu fim formal. Dessa forma, os negros atribuem a colonia os tragos de uma poténcia inaugural,
dotada de uma psyché — um duplo corpo vivo, com sua aparéncia, gestos € voz, mas também parte de uma
sombra efémera que amplia seu poder morfogénico. “O ex-colonizado poderia entdo, dali em diante, nascer
para si e para um mundo que seria inteiramente seu, de todos os pontos de vista, ¢ a loucura a qual o espelho

o levara seria enfim conjurada” (Mbembe, 2018, p. 188).

Assim, por meio de literatura, musica, religides e artefatos culturais, os negros desenvolveram uma
fenomenologia da colonia que remete a “experiéncia do espelho” da psicanalise, na qual o colonizado
confronta seu reflexo e a imagem aterrorizante do Outro. Conforme os textos candnicos, a colonia € a cena
onde o “eu” foi usurpado e substituido por uma voz que anula qualquer vontade de autenticidade. Construir

a memoria da colonia, portanto, ¢ relembrar um descentramento primordial entre o eu e o sujeito.

Dessa difracdo original se deduz, geralmente, que o eu auténtico se teria tornado um outro. Um eu alheio
(alienado) teria sido colocado no lugar do eu proéprio, fazendo assim do negro o portador, a despeito
dele, de significados secretos, de obscuras intengdes, de um inquietante estranhamento que comanda a
sua existéncia sem seu conhecimento e que confere a certos aspectos da sua vida psiquica e politica um
carater noturno e qui¢ad demoniaco. Logo se alega que o Ocidente seria inteiramente culpado por essa
fratura interna, e o processo de cura visaria, entdao, por fim a essa fissura psiquica (Mbembe, 2018, p. 188).

Para Felwine Sarr, os escritores africanos na didspora lancam um olhar sobre o continente a partir
do exilio. Seus locais de ancoragem os levam a refletir sobre sinteses culturais, identidades ndmades e
circulares, mas também a sonhar com a Africa. Eles sio como mudas plantadas em terras estrangeiras,
nutridas por outras seivas. Essa Africa distante tem algo a contribuir para a construgio da Africa futura,
pois conhece o mundo e sabe o que pode oferecer — e inspirar-se — nele. A diaspora transforma a Africa
num lugar ainda ndo habitado, “sob a condi¢ao de conceberem o proprio futuro, de terem uma visao dele e
de agirem no tempo presente para transformar a realidade” (SARR, 2018, p. 131). Por isso, as artes visuais,

a literatura, a musica, a pintura e os cantos populares tornam-se espacos criativos “em que o existencial

126 | Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

africano contemporaneo foi mais bem expresso — seu ser coletivo e a experiéncia singular dos destinos

individuais, mas também seus sonhos e proje¢oes” (SARR, 2018, p. 131).

Com isso, Sarr define como “Afrotopos” espago de uma continuidade entre o real e o possivel. E
diante disso, pensamos, desde o Brasil, uma territorializacdo diaspérica no sentido de um refazimento,
de um pensamento conjunto, em que a filosofia se distancia de um polo originério para uma dialogia de
atravessamentos, ou como expressa Muniz Sodré (2017, p. 27): “Nao exatamente um ‘didlogo’, mas a
evidéncia de que ndo existem ‘identidades culturais’ como fatos primordiais € sim como construgoes
historicas” (grifo do autor). Com isso, a existéncia da filosofia africana ndo suprime a universalidade do
discurso filosofico, mas ratifica a influéncias das diferentes humanidades na narrativa desse pensamento
humano. Principalmente pela concretude de conceitos, paradigmas, metodologias e praticas educativas que

estao inseridas nas dindmicas culturais.

Para ilustrar essa presenca africana nas culturas brasileiras, acompanhamos Leda Maria Martins
(2022), para quem a “eficacia do dito” corresponde a potencializacdo da voz durante as performances
das oralituras. Nesse ato performatico, a palavra transmite poténcia, materializa a existéncia, que, em
conformidade com as tradigdes africanas, compde o espago comunitario, em construgdo e reconstru¢ao
do passado, guiando o presente para um anuncio futuro: “Muriquinho piquinino, muriquinho piquinino,
Parente de quigamba na cacunda. Purugunta aonde vai, purugunta aonde vai, O parente, pro quilombo do
dumba. E, chora, chora gongo, & dévera, chora gongo chora, E, chora, chora gongo, é cambada, chora gongo

chora” (Clementina de Jesus, 1982).

Ao ouvirmos tais palavras, memorias sdo ativadas. Mesmo que o ambiente descrito ndo seja algo
comum, a sensacao de pertencimento se faz presente, tal como tracos ancestrais “deixados numa espécie
de trago diasporico de antepassados africanos que para ca vieram na condi¢ao de sequestrados, estimulam
o desejo de refazer o caminho para reconhecer sua historia, ainda que sabendo que um caminho nunca ¢
igual ao outro” (Araujo, 2019, p. 110). Assim, podemos dizer que a musica, tal como um texto, descreve
as complexidades linguisticas em suas poéticas, ja que “inscrevem na grafia da voz e nos rizomas das
sonoridades, como ondas e radiacdes, os variados transitos e cruzamentos poéticos. Essa pléiade de
sonoridades apresenta-se desde as gestas mais extensas até as minimas células fonicas” (Martins, 2022, p.
47). Com isso, os cantares, as vocalidades, as percussdes, onomatopeias, assovios, pronuncias, fraseados e
solfejos, em variados processos de constru¢cdo das linguagens fonicas e das musicalidades, situam-se como

gravuras da voz.

Nesse primeiro momento, o convite € para que, ao tecermos Filosofias Africano-Brasileiras em
ressonancia as dindmicas diasporicas, conectemos diversos pensamentos, abrangendo dimensdes politicas,

econdmicas, sociais, simbolicas e artisticas. Nesse conjunto, ¢ importante identificar novas praticas e

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35,2024. | 127



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

discursos que, projetando transformacdes sociais, destacam um projeto de civilizagdo além do ser humano,
no qual cultura e espiritualidade redefinem relagdes como sujeito-objeto e tradigdo-inovacdo. Em suma,
a cultura na didspora evoca a responsabilidade de intelectuais, pensadores e artistas para descolonizar

horizontes.

Filosofia do Ser-tiao: a terra ¢ o fundamento

Desacelere o passo,

val encontrar muita boniteza nessa vida,
a Terra é como uma mae,

ela nos acolhe sempre.

Aidil Araujo Lima

Nao ¢ possivel pensarmos em Filosofias Africano-Brasileiras sem refletirmos nossa propria historia,
desde nosso proprio chdo. Nosso pensamento estar aberto para diversidade, para pluralidade de ser/estar no
mundo a partir de culturas diversas, fundamentalmente a partir de construgdes politicas, historicas e culturais
afro-pindoramicas, ou seja, nossa formac¢ao sociocultural tem em larga medida muito mais influéncia dos
povos pindoramicos (indigenas) e dos povos africanos que para c4 foram trazidos escravizados do que de
povos europeus que nos colonizaram. Importante dizer que os povos de lingua Tupi que ja se encontravam
aqui quando nosso pais foi invadido (falaciosamente “descoberto’), chamavam a nossa terra de Pindorama

(Terra das Palmeiras).

A partir dessa formacdo afro-pindordmica, o pensamento do pé no chdo, da terra, vem tecendo
fundamentos da maior parte da populagdo brasileira. Maioria que ¢ denominada minoria, ou seja, povos de

origem africana e pindoramicas.

Ao pensarmos as filosofias africano-brasileiras na constru¢ao de outras perspectivas educacionais,
compreendemos que essa constru¢do parte do nosso chao, das nossas experiéncias, assim, construir uma
educacdo pautada pela terra, € trazer a transdisciplinaridade como trilha do nosso pensar/aprender/educar,

pois transdisciplinaridade como guia nos permite uma maior

compreensdo do sentido da nossa territorialidade, nosso chdo e tudo que possibilita reconhecer a
identidade e a diversidade que beneficiam a inclusdo. Identidade que € o sentimento de pertencer aquilo
que nos pertence e que aproxima a tradicdo, as ciéncias, a filosofia, as artes, a psicologia, assim como a
nossa histdria, as trocas materiais, espirituais, a ancestralidade e a vida na Terra. (Machado, 2024, p. 36).

128 | Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

Nossos saberes nao sao separados da vida, das nossas experiéncias, do chdo que nos sustenta, que
nos pariu. Vanda Machado (2024, p. 28) afirma: “aprende-se observando a natureza, aprende-se ouvindo e
contando histdrias das culturas africanas. Tudo ¢ histdria. A grande histéria da vida compreende a historia
da terra e das aguas. A historia dos vegetais e farmacopeia, a historia dos astros, a historia das aguas, e
assim por diante.”. Ou seja, a educagdo € um processo continuo, ela se d4 com os proprios acontecimentos
da vida e pensé-la dessa forma ¢ trazer todas as vozes para a sala de aula, ¢ ouvir todas as vozes, ¢ saber
que conhecimento sé faz sentido se for compartilhado, saber que todas as pessoas tém sempre algo para
aprender e para ensinar, como nos ensina a pedagogia ananseana (Machado, 2023). Essa pedagogia
também nos ensina que conhecimento € como a propria vida, s6 ¢ possivel em movimento, s6 faz sentido
compartilhado, assim, a pedagogia ananseana mostra que aprender/ensinar/filosofar com esses movimentos
¢ ndo hierarquizar pessoas, saberes, valores, culturas, mas valorizar a diversidade, o diferente e aprender-
com, ensinar-com, trocar-com, criar-com, re-criar-com, dangar-com, cantar-com, gingar-com, jogar-com,
ser-com! Portanto, sdo convites continuos para libertar-se e a libertacdo ¢ diaria, continua e coletiva, assim,
complementariedade, integracdo, harmonia sdo movimentos continuos das Filosofias € Educag¢ao africanas,
seja em Africa ou na diaspora. Por isso, dizemos que educar a partir desses territorios, do ser-terra, ser-chao,
ser-tao ¢ educar para a sensibilidade, ¢ afetar-se ¢ o afeto leva a movimentos de inclusdo, de cuidado, de

comunidade, de liberdade.

Dai perguntamos: como filosofar separado dessa experiéncia? Como filosofar apartada do chdo que
pisamos, dos territorios que nos tecem? Como filosofar que ndo seja entranhada com a vida? Vida € cultura,
¢ contexto, € historia, ¢ geografia, ¢ contexto social... Como filosofar, como educar apartadas da terra se ela

r

¢ “fonte de todos os bens para a sobrevivéncia da vida” (Fu-Kiau, 2024, p. 99).

Filosofar, educar ¢ apresentar possibilidades para nossa existéncia no mundo, uma existéncia
encarnada, pois, 0 que queremos ¢ bem viver com todos os nossos direitos garantidos, inclusive o direito
de sonhar e desejar mundos melhores. Filosofar, educar implica no germinar curiosidades, desejos de
transformagdo da nossa sociedade em mundos melhores, é apresentar possibilidades do ser/viver, ndo €
dizer o que fazer, ¢ ensinar como fazer, ensinar germinando dentro de cada ser a capacidade de criar,
de fazer... compreendendo que somos responsaveis por essa terra, afinal, povoamos a terra, mas também

somos terra povoada’.

bell hooks nos ensina que “quando temos amor pela terra, cultivamos uma forma de amor-proprio
mais completa” (2022, p. 67), portanto, tecermos saberes alimentando esse amor, alimentando cuidado pela
terra ¢ fortalecer nosso enraizamento, nosso pertencimento a um lugar, a um povo, a culturas, contrariando
0 ndo pertencimento imposto pela colonialidade, nossa subjetividade (ou identidade) de cada ser, nesse

movimento, alimentamos e ensinamos a sermos comunitarias, a viver de forma comunitaria, pois “o foco

3 Da musica Povoada da baiana Sued Nunes, disco Travessias, 2021: https://www.youtube.com/watch?v=dIFzZUVxAb&c

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35,2024. | 129



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

na constru¢do de uma comunidade necessariamente desafia uma cultura de dominagdo que privilegia o
bem-estar individual em detrimento do esforgo coletivo”. (hooks, 2023, p. 179). Educagdo como amor pela
terra implica comprometimento com a vida, qualquer que seja ela, portanto, essa responsabilidade, esse
comprometimento ensina que “quando nossa experiencia vivida da teorizacdo estd fundamentalmente ligada
a processos de autorrecuperagdo, de libertacdo coletiva, ndo existe brecha entre teoria e pratica” (hooks,
2017, pp. 85-86), sabendo-se que a “teoria ndo ¢ intrinsecamente curativa, libertadora e revolucionaria. SO
cumpre essa fun¢do quando lhe pedimos que o faga e dirigimos nossa teorizagao para esse fim.” (hooks,
2017, p. 86). E o que pedimos e fazemos, teorizamos com a convicgdo de que a teoria pode ser, também,
instrumento de libertagdo. E fazemos coletivamente, pois o coletivo € nosso guia. Por isso, também,

reivindicamos nossas filosofias africano-brasileiras.

O coletivo € o que guia e de forma comunitéria cuida do todo e de cada ser, sabendo que viver em
harmonia com a natureza ¢ também entender a natureza em nos, a natureza de cada ser, € saber que quanto
mais proximas vivemos da natureza, mais valorizamos a vida, pois sabemos que € a terra que permite a vida.
Uma educagdo pautada no coletivo e nesse reconhecimento da natureza ¢ uma educacdo que transforma
maneiras de se estar no mundo, de se relacionar, ¢ aprender com os rios, com a mata, com o mundo vegetal e
animal, por isso dizemos que a Filosofia do Ser-tdo ¢ urgente, pois ela nos chama para dentro das entranhas
do nosso ser, para ouvir a mata, os rios, as pedras, a intimidade de nossos coragdes, ouvir essa intimidade ¢

ouvir a terra em nds, ¢ ouvir a ancestralidade que nos habita. Ancestralidade afro-pindoramica.

Esses movimentos imprimem vinculo ancestral encruzilhando corpo, memoria, espiritualidade e
natureza, ou seja, corpo e terra. Nossos corpos sao templos ancestrais que forjam conhecimentos, sabedorias...

Corpo ¢ chao! Educamos para que nosso corpo seja ser-tao!

A Filosofia do Ser-tdo que tem a terra como fundante empreende que a educacao deve ser caminho
para transformar informagdes em saberes, conhecimento em sabedoria. Educagao implicada com libertagao,
criticidade, empoderamento e ndo em continuagao da colonialidade, para nos “conhecer € reter informagdes,
dominar técnicas e reflexdes”. Sabedoria ¢ mais! Sabedoria € viver o que se conhece. Conhecimento ¢ o que
norteia a educagdo vigente. Sabedoria € o que norteia a educagao afro-indigena” (Oliveira, 2021, p. 131).
E preciso sentir 0 mundo com os pés no chdo, na terra, mesmo em nossos devaneios € voos pelo mundo,

inclusive o mundo inventivo que ha em nos. E preciso desejar, € preciso sonhar, € preciso ser, ser-tao!

Para nao acabar

Neste ensaio buscamos explorar sentidos para tecer filosofias africano-brasileiras como uma
reinvengao radical das inspiragdes de praticas educativas em conformidade com culturas diaspdricas, saberes

ancestrais e experiéncias encarnadas no tronco afro-pindordmico. Essas filosofias desafiam os alicerces da

130 | Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

educacdo moderna que reduzem o aprendizado a mera transmissao de informagdes, € propomos, em seu
lugar, uma pedagogia enraizada na relacionalidade, na oralidade e no encantamento, ou seja, na implicagdo
politica, ética e estética diante do mundo e com o mundo. Nao gratuitamente, o Ser-tdo aparece como
um conceito para ressaltar um viés comunitario, em que o conhecimento ndo provém de abstragdo, mas
tecido na vida, na memdria e no territorio, pois sabe que, como nos ensina a Mestra Maria Toinha e o neto
azulado Marcos Andrade (2024) nossa sabedoria vem dos pés, que aprendemos com as travessias, com as
caminhadas, com as errancias da andarilhagem, sabe que nossos pés nessas travessias nos aproximam do

passado, da ancestralidade, do centro da terra, desse utero mundo que carrega todos os mistérios.

Essa mudanga de paradigma exige mais do que inclusdo: requer a desestabilizagdo de estruturas
coloniais que separam os povos de suas cosmologias, reposicionando a educagdo como pratica coletiva e

libertadora.

Por isso, no primeiro momento com a questao diaspdrica, marcada pelo desenraizamento e pela
resiliéncia, evidencia a urgéncia dessas filosofias, assim pensadores como Paul Gilroy, Grada Kilomba e
Achille Mbembe revelam como povos diasporicas condicionam a tensdo entre ruptura e reterritorializagao,
transformando o deslocamento em resisténcia criativa. Nesse caminho, a cultura torna-se um elo importante
para as epistemologicas e ontologias construidas no Brasil na ressonincia do territorio africano. Praticas
como a capoeira e as tradigdes orais afro-indigenas funcionam como pedagogias vivas de sobrevivéncia
e reinvencdo. Nao sdo meros artefatos, mas sistemas dindmicos de conhecimento que contestam a
colonialidade do poder, do espaco e do ser. Do mesmo modo com as cangdes de Clementina de Jesus
vitaliza uma “Afrotopia”, e a didspora ndo se faz um lugar de perda, mas de possibilidades, de um espago

onde futuros sao pré-figurados através da arte, do ritual e da memoria coletiva.

Nessa reorientagao esta a descolonizagao do proprio conceito de “humano”. As filosofias africano-
brasileiras rejeitam o individualismo do humanismo ocidental, propondo, em seu lugar, uma no¢ao de
pessoa construida na/em comunidade, na/em interdependéncia e na/em reciprocidade entre o campo visivel
e invisivel. Para isso, utilizamos Bunseki Fu-Kiau, bell hooks e Maria Toinha, cada qual nos lembra, a sua
maneira, que a terra ndo ¢ recurso, mas parente, ¢ mae, ¢ a educacdo deve cultivar o amor pelo territorio
como forma de cura da nossa subjetividade e cura comunitaria. As implicacdes pedagogicas sao profundas:
aprender torna-se um ato sagrado de reconectar corpo, espirito e territorio, teoria e pratica se fundem em
uma praxis de libertagdo. Trata-se da educagao como encantamento, onde a sala de aula se estende para as

florestas, os rios ¢ os reinos invisiveis da sabedoria ancestral, da nossa intimidade, do nosso Ser-tao.

Por fim, este ensaio ¢ um convite para concebermos um paradigma educacional que a incerteza, a
nao linearidade e o “ainda ndo revelado” (Mombaga; Matiuzzi, 2015) sejam proeminentes em cada didlogo.

E um chamado para que educadoras/es busquem uma abertura radical: permitir que as culturas diasporicas

Polyphonfa - Goiania-GO, v. 35,2024. | 131



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

desfagam a linearidade do pensamento ocidental; honrar o kala (principio gerador) que precede e sustenta
a vida; e cocriar futuros nos quais o aprendizado acenda, como o sol, ciclos de renascimento coletivo. Em
suma, a tarefa ndo ¢ apenas diversificar curriculos, mas reorientar a educagao como ritual de cura. Cada
novo e nova protagonista nao deixa para tras seu proprio territorio, seu chdo, que, nas palavras de Kambeba,
proteja o “territorio sagrado do saber” contra o apagamento, garantindo que a chama da memoria continue

a iluminar o caminho a frente.

Referéncias

ARAUIJO, Débora Cristina de. Literatura infantil e ancestralidade africana: o que nos contam as criangas?

Momento: didlogos em educacao, v. 28, n. 1, p. 109-126, jan./abr., 201.
FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

FU-KIAU, Kimbwandénde Kia Bunseki. O livro africano sem titulo: cosmologia dos Bantu-Kongo.

Tradugdo e Nota a Edi¢ao Brasileira de Tigana Santana. 1 ed. Rio de Janeiro: Cobogo6, 2024.
GILROY, Paul. Atlantico negro: modernidade e dupla consciéncia. Sdo Paulo: Editora 34, 2012.

hooks, bell. Irmas do Inhame: mulheres negras e autorrecuperagao. 1. Ed. Sao Paulo: Editora WMF
Martins Fontes, 2023.

GYEKYE, Kwame. Akan Concept of a Person. Richard A. Wright (ed.). African Philosophy: An

Introduction, New York: University Press of America, 1992.
hooks, bell. Pertencimento: uma cultura do lugar. Sao Paulo: Elefante, 2022.

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educacdo como pratica de liberdade. 2 ed. Sdo Paulo: Editora
WMF Martins Fontes, 2017.

JESUS, Clementina de. Canto II. In: O Canto dos Escravos. Sao Paulo: Estidio Eldorado, 1982. 1 LP,

prensado
KAMBEBA, Marcia Wayna. Saberes da Floresta. Sao Paulo: Jandaira, 2020.

KILOMBA, Grada. Memorias da plantacio: episdodios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogo,
2019.

LIMA, Aidil Aratjo. Mulheres Sagradas. Cachoeira — Ba, Portuario Atelier Editorial, 2017.
MACHADO, Vanda. Contos Miticos Afrobrasileiros. Rio de Janeiro: Malé Edigdes, 2024.

MACHADO, Adilbénia Freire. Pedagogias da ancestralidade: perspectivas para ensino de filosofias
africanas no brasil. Revista da ABPN, v. 17, n. 1, 2023.

132 | Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



) REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

MARTINS, Leda Maria. Tempo espiralar: performances do corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogd, 2022.
MBEMBE, Achille. Critica da razao negra. Sao Paulo: N-1 edicdes, 2018.

MOMBACA, Jota; MATIUZZI, Michelle. Carta a leitora preta dos fins dos tempos. In: SILVA, Denise

Ferreira da. A divida impagavel. Sao Paulo: Oficina da imaginagao politica, 2019.

OLIVEIRA, Eduardo. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da educagdo brasileira.
Colecao X (Organizagao: Rafael Haddock-Lobo). — 1 ed. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2021.

SARR, Felwine. Afrotopia. Sao Paulo: N-1 edi¢des, 2018.
SODRE, Muniz. Pensar nago. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2017.

TOINHA, Maria; ANDRADE, Marcos. Sonhacu: as infancias encantadas de Maria Toinha. Trairi: CE:
Editora Edi¢des e Publicagdes, 2024.

Recebido em: 24/05/2025
Aceito em: 26/06/2025

Polyphonfa - Goiania-GO, v. 35,2024. | 133



