
79 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

A Encruzilhada Ancestral em Exu e a abertura de caminhos à Filosofia Africana e 

Afro-Brasileira 
 

Francisco Vitor Macedo Pereira1 

 

Resumo 
Este trabalho, qual ebó ou despacho de descarrego e desagravo epistêmico, busca mostrar a encruzilhada, o embaralhamento 

das possibilidades do vir a ser e do devir em Exu; circunspectos em Seu movimento, em Sua circularidade, na multiplicidade 

de Suas conexões e, principalmente, na Sua abertura ética e ontológica à (re)existência da humanidade enegrecida no mundo. 

Na encruzilhada de Exu despontam-se vários caminhos no sem tempo, que ligam as ancestralidades africanas e afro-brasileiras 

ao prisma multifacetado das escolhas tornadas possíveis. Ora, Exu é liberdade de ser, de se ser ao mesmo tempo em que se 

mostram as melhores sendas, os itinerários à propriocepção de multissaberes: os quais, certamente, não combinam com 

nenhum tipo de subserviência cognitiva, servidão repetitiva nem muito menos individualismo ou arrogância. Exu é, nesse 

sentido, passagem, abertura, confirmação e libertação filosófica antirracista. 

Palavras-Chave: Exu; encruzilhada ancestral; filosofia africana e afro-brasileira; antirracismo. 

 

The Ancestral Crossroad in Exu and the Opening of Paths to African and Afro- brazilian 
Philosophy 

 

Abstract 
This work, like an ebó or epistemic discharge and redress, seeks to show the crossroads, the shuffling of possibilities of 

becoming and becoming in Exu: circumspected within His movement, His circularity, the multiplicity of His connections 

and, mainly, within His ethical and ontological openness to the (re)existence of black humanity in the world. At the 

crossroads of Exu, several paths emerge in the timelessness, which connect African and Afro-Brazilian ancestries to the 

multifaceted prism of choices made possible. Highlighting this, Exu is freedom to be, to exist at the same time that the very 

best paths are shown, the itineraries to the proprioception of multi-knowledge are given: which, certainly, do not combine 

with any type of cognitive subservience, repetitive servitude, much less individualism or arrogance. Exu is, in this sense, 

passage, opening, confirmation and anti-racist philosophical liberation. 

Keywords: Exu; ancestral crossroads; African and Afro-Brazilian philosophy; anti-racism. 

 

 

Introdução 
 

A África é um continente que produz muita sabedoria. Segundo a história e a arqueologia (Cf. Ki-

Zerbo, 1980), é tida como o berço da humanidade, porque foi ali que viveram as/os primeiras/os ancestrais 

de todos os seres humanos atuais. Somente por isso, o continente africano, as suas gentes, as suas terras, 

as suas línguas preservam muitas memórias vivas. Para as/os africanas/os de ontem e de hoje, essas 

memórias servem como a verdadeira e grande fonte de aprendizagem, tanto na história como na ciência... 

e também como evidência ancestral das sabedorias práticas, das culturas orais e dos rituais de manutenção 

e deflagração da energia vital.  

Por meio da tradição dessas memórias e de seus rituais, o cotidiano africano e afro-diaspórico segue 

sendo transido e renovado no mundo. No encantamento dessa trama, a filosofia da ancestralidade africana 

e afro-brasileira se torna um ponto de dobradura e de grande importância nos dias atuais, a fim de se pensar 

 
1 Mestre em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará (UECE), doutor em Filosofia Prática pela Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE), pós doutor em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará (UECE). 

 

 



80 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

a consciência africana e das/os afrodescendentes - do continente e da diáspora - como presença e 

significado ontológico das memórias do ser de si (junto/a ao/à outro/a) no mundo. Essa filosofia cultiva, 

assim, abordagens e composições epistemológicas, éticas, estéticas e políticas as quais são fundamentais 

para se compreender o mundo e a presença africanos algures à orbita universal da humanidade no 

ocidente. 

Os recamos dessa compreensão se dão à vida a partir da oralidade e da sagacidade ancestrais - as 

quais são preservadas nas significações, corporificações e atualizações constantes do próprio tempo 

presente. Trata-se, com efeito, de uma filosofia que abrange todas as gerações de pessoas, em memórias 

e presenças vivas na natureza e no contato com o mundo também dos/as defuntos/as. Uma filosofia que 

se refere, portanto, a forças e elementos indefinidamente atuantes no território - simbólico, político e 

material - onde essas pessoas todas moraram e onde ainda hoje estão, mediante tudo o que construíram, 

aprenderam e compartilharam.  

Os saberes que os/as ancestrais adquiriram em suas experiências e passagens memoriais podem e 

devem, assim, ser transmitidos ritual e significativamente aos/às corpos e às cabeças presentes – em sua 

aprendizagem liminar pelas narrativas orais, em seus caminhos pelos rituais de encantamentos, feitiços, 

sacrifícios e palavras de iniciação. É o assentamento desses saberes que ativa a força vital em sustentação 

às entidades mantenedoras da humanidade e das formas da natureza.  

A ancestralidade consubstancia-se, desse modo, nas experiências e ensinamentos no espaço-tempo 

não de um passado ou de uma terra já inexistentes, mas que se mantêm vivos, vibrantes e acessíveis na 

feitura, na atuação da encruzilhada: que é o lugar inaugural entre o ser e o não ser, o provável e o 

impossível, entre aquilo que é e/ou não é; mas que pode, a despeito de qualquer lógica, entre o mundo 

dos/as vivos/as e o dos/as defuntos/as, vir a ser. À revelia de tudo o que sucede ou permanece inerte sob 

o domínio da razão, as experiências de tais saberes reverberam indefinidamente como presente vivo e 

incessantemente cultivado. 

No entrecruzamento das passagens significativas e relativas às reminiscências entre o que é do mundo 

dos/as vivos/as e dos/as mortos/as, dos seres humanos e da natureza, está estabelecida, na história e no 

sem tempo (como encantamento), a abertura inaugural dos caminhos incessantemente presentes e 

renovados... que ora convergem ora divergem, ora abrem passo outrora impasse... àqueles/as que, de 

diversos modos, de diferentes lugares, vêm ou vão, partem ou ficam... e que, nos complexos itinerários da 

vida, transitam... se alegram e encorajam... para que, dali a pouco, entre idas e vindas diaspóricas, se 

envolvam em confusão, potência, conflito e superação. 

Por outra palavra, entre chegadas e partidas, a da ancestralidade africana e afro- brasileira é uma 



81 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

filosofia que se utiliza e se realiza supinamente em Exu2: como símbolo a expressar o entrecruzamento 

das diversas experiências históricas e culturais, além das diferentes contribuições - as quais fundamentam 

e memorialmente referenciam modos e comportamentos de vidas africanas e afro-brasileiras.  

A educação de base tradicional africana nos ensina a, de fato, compreender e valorizar o ser humano 

em seu trânsito coletivo, porque ser humano é um aprender-se e tornar-se humano pelo aprendizado 

social, em meio às suas andanças como ser no mundo e da vida, em fecunda trama e partilha com os/as 

demais. Ante a percepção disso, compreendemos essa educação africana como prática multirreferencial 

de socialização, encantamento, alacridade ritual, liminaridade/iniciação, circularidade e alteridade vitais: 

ou seja, como condição ontológica e coletiva de ser e estar no mundo - por caminhos complexos, 

inusitados, temíveis e, ao mesmo tempo, necessários e encantadores. 

Em consonância a isso, analisa-se aqui a ideia acerca de uma filosofia da ancestralidade como 

filosofia africana e afro-brasileira, mediada pela representação de Exu - notadamente a partir da visão de 

Eduardo Oliveira (2003, 2007, 2012), que foi um dos/as primeiros/as autores/as que desenvolveu ideias 

consistentes a propósito da ancestralidade como modo de vida e representação filosófica. No âmbito de 

sua formação em Educação Brasileira, na Universidade Federal do Ceará, ele se anuncia como sucessor 

de uma cultura que tem no segredo e no sentimento desejos de recriar a compreensão filosófica das 

matrizes africanas no Brasil, conforme salienta Damião (2015):  

 

Eduardo Oliveira é herdeiro de uma cultura que tem no mistério e no encantamento suas forças 

primordiais, a cultura de matriz africana. Como herdeiro dessa cultura, ele assume o encanto como 

vetor de fazer ciência, como uma condição de estar na vida, como matéria prima para a (re)criação 

de mundos (Damião, 2015, p. 91).  

 

Não noutro sentido, trazer essa discussão sobre a filosofia da ancestralidade a partir de Exu e sua 

representação – ou seja, evocando a sua simbologia em redefinição às bases da reflexão filosófica – 

 
2 Do panteão iorubano, Exu é o Orixá da comunicação, da paciência, da ordem, da abertura, do contraditório e da 

(in)disciplina (Cf. Prandi, 2010, p. 37). É Aquele que aprende, junto à humanidade de Orumilá, de maneira sempre atenta, 

silenciosa - e sem fazer quaisquer indagações -, tudo o que Lhe ensinam e sempre com o menor esforço: a respeito de todas 

as artes, de todas as técnicas. Aprende inspirada e diretamente da divindade de Oxalá, em disposição exemplar a todos/as 

os/as humanos/as que também queiram aprender. Primeiro a ser saudado por todos/as, de todos os lados, primeiro a comer 

- e a comer de tudo -, Exu conhece todos os ofícios, vai a todas as mesas e lugares. Cosmopolita, também reconhece todas 

as origens e ascendências. Apresenta-se em todas as festividades e fala, nelas, todas as línguas. Exu é guardião das aldeias, 

mas também das cidades com intenso tráfego e burburinho, das casas, das passagens largas e estreitas, dos caminhos, das 

trocas e comércios e do axé. Ele ainda rege todas as coisas que são feitas (bem feitas), pacientemente elaboradas, tramadas, 

e igualmente do comportamento humano que se consolida como hábito. A palavra Èsú, em iorubà, significa 'esfera', e, em 

sua dinâmica, Exu é o Orixá do movimento, do circunlóquio, das sucessões, das giras, das idas e vindas, do verso e do 

anverso, do avesso e do oportuno. É a Divindade que leva e que traz, e que despacha sempre tudo o que retorna à 

encruzilhada iniciática. Ele é então Quem deve receber as oferendas em primeiro lugar e a Quem se deve saudar antes de 

partir, a fim de que se chegue bem e de que se assegure que tudo também (o)corra bem, em qualquer trânsito ou viagem, 

em qualquer empresa ou intenção. Exu rege a vontade e a disposição de que haja ida e de que haja volta, a fim de garantir 

que a sua função de Mensageiro entre o Orun (o mundo espiritual) e o Aiyè (o mundo material) seja plenamente realizada. 

 

 



82 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

implica em justamente (re)pensar e educar a humanidade na perspectiva afro-brasileira e afro-diaspórica. 

Isso quer dizer: na condição de pertencimento, identidade cultural e reverberação do chão afro-diaspórico 

em sintonia à valorização da presença negra africana na formação do povo brasileiro. Aplaudir a abertura 

de Exu à diversidade, à dialogicidade e à interculturalidade – como fundamento à reformulação da 

proposta do ensino e da reflexão filosófica no Brasil – reclama a presença das africanidades como modos 

próprios de ser, pensar, viver e existir do povo brasileiro. Implica também, no sentido de uma filosofia da 

encruzilhada, em tranversalmente analisar as múltiplas dimensões do racismo na formação social 

brasileira. 

 
O que é a filosofia da ancestralidade africana e afro-brasileira? 

 

A (des)propósito da originalidade e das possibilidades (indeterminadas!) das filosofias de matrizes 

marginais, deve-se entender a filosofia da ancestralidade (africana e afro-brasileira) como a disposição 

ético-estética, política e epistemológica de experimentação existencial, coletiva e sapiencial das 

diversidades na encruzilhada afrodiaspórica. Na escolha africana e afro-brasileira das matrizes dessa 

filosofia, no lugar da historicidade étnico-cultural afro-brasileira, abre-se a inserção desse diagnóstico do 

ser de si (africano/a e afro-brasileiro/a) nas complexas experiências (multirreferenciais e interculturais) 

herdadas das diásporas negras e do enfrentamento do racismo no Brasil e na América Latina.  

Como herança e presença ancestral – que se descentra e desterra da supremacia raci(on)al branca 

e ocidental –, a negritude africana, no fundamento e na conformação complexa da sociedade brasileira, 

atualiza-se nas encruzilhadas da história como diferença autêntica, sem nenhum decalque à dominação 

nem recalque à hegemonia colonial branca. Ela se afirma em trajetórias próprias e emancipadas a 

qualquer tipo de coerção, exploração, injustiça, apropriação ou violenta injunção social. Essa negritude – 

original, presente e imorredoura –, no genuíno exercício crítico e consciencial de si, invoca e presentifica 

os seus valores (crenças, memórias, saberes e corporeidades ancestrais) como distinção filosófica própria, 

em dinâmicas vivas de encontro e promoção da diversidade cultural e etnicorracial. 

Para além de quaisquer exotismos, nos territórios de troca e copertencimento ético, estético e 

epistemológico das negritudes e africanidades, ritualizam-se as experiências fecundas de encantamento, 

circularidade e alacridade. Contra a imposição de todos os racismos brancocêntricos no Brasil, essas 

experiências imantam aos corpos e às cabeças negras a força para sacudir o jugo histórico de qualquer 

menticídio, de todo epistemicídio, das reiteradas apropriações simbólicas e injustiças cognitivas. Trata-se 

de algo que se abre à plena ressignificação antirracista, não apenas do povo brasileiro, como de toda a 

diáspora negra pelo mundo.  

Essa filosofia é, por isso, entendida como disposição à memória no corpo, assentada à cabeça que  

  



83 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

é (re)feita e novamente alimentada pelos saberes dos modos e comportamentos de vida de todos/as os/as 

descendentes de africanos/as, dos diversos povos e sociedades de origem ancestral africana: afetados/as 

pelas marcas endógenas em movimento às resistências (existenciais e atutidinais) contrárias ao racismo, 

que incessantemente recidiva nas estruturas de miséria e tristeza do Brasil e da América Latina. 

Além disso, é igualmente uma filosofia que preserva a sabedoria das/os mais velhas/os, o 

pertencimento e valorização das tradições de cosmopercepções e (re)conhecimentos orais sobre as 

relações das sucessivas gerações com o tempo, o território e o intercâmbio incessante entre o mundo das/os 

vivas/os e o das/os mortas/os. Diga-se, no entanto, que a preservação dessas memórias orais encontra-se 

agora ameaçada na África e desvalorizada, renegada já há muito tempo nas sociedades afro-diaspóricas 

transatlânticas. Do mesmo modo, o apagamento da presença e a negação do sentido atual dessa filosofia 

na sociedade brasileira se dão como evidência inconteste do racismo anti-negro plenamente vigente em 

nosso país.  

Apesar disso, podemos entender que a filosofia da ancestralidade segue guardando os saberes que 

foram/serão ensinados ou repassados às novas gerações – como método comunitário de educação e 

desenvolvimento coletivo da sabedoria e sagacidade africanas; como práticas éticas e epistemológicas 

plena e crescentemente atuais. Portanto, a despeito ou à causa de sua marginalidade, essa filosofia pode 

nos ajudar como base e impulso ao redesenho epistemológico e conceitual do pensamento brasileiro: em 

proposição a uma agência filosófica genuinamente brasileira e afro-diaspórica, refletindo e entendendo a 

nossa realidade histórica, as identidades e as raízes antropológicas brasileiras como problemas éticos e 

ontológicos originalmente derivados do racismo.  

Trata-se, por isso, de uma filosofia que implica em criticamente nos questionarmos sobre as 

condições inaugurais e atuais das desigualdades e injustiças na complexa formação social brasileira. 

Afinal, de onde vieram os/as brasileiros/as? Quem são/somos os/as brasileiros/as? Para onde vão/vamos 

historicamente como povo e nação? 

Outro aspecto bastante relevante nas discussões filosóficas da ancestralidade africana e afro-

brasileira é a compreensão de que a vida não acaba no momento da morte e que, portanto, valorizar as 

tradições e ensinamentos ancestrais é a melhor forma de manter vivas as raízes das origens e presenças 

africanas e afro-brasileiras. Portanto, ela é uma filosofia de abertura e transcendência... muito mais de 

dúvidas do que de certezas... mais de diálogos, suspensões e indefinições contínuas, do que de opiniões 

prontas e verdades fechadas... mais de memórias que ressumam, do que propriamente de urgências 

inadiáveis, postulações intransigentes ou pungentes necessidades. 

A da ancestralidade africana e afro-brasileira é, enfim, uma filosofia refeita de muitos caminhos, 

  



84 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

diferentes origens, inumeráveis sentidos, incontáveis chegadas... que se (re)encontram onde 

presentemente estamos: nesse lugar mesmo/ nessa encruzilhada aonde ora fazemos convergir as nossas 

incertezas e diferenças... na confusão de todas as sortes de histórias, de todas as diferentes experiências e 

reveses, com distintas visões e perspectivas de outros e possíveis percursos diante do mundo da vida. A 

isso equivale dizer que esse pensamento da ancestralidade abre-se numa encruzilhada complexa - de 

encontros, reencontros e desencontros, de boas vindas, afirmações, negações e despedidas -, como 

atravessamento, transgressão e (re)encaminhamento epistêmico contra as rotas de violência e opressão 

sobre as quais, até então invariavelmente, rumaram os itinerários históricos de nossa sociedade. Trata-se 

de uma encruzilhada das memórias vivas, trazidas de si, em nós, de nossos ancestrais: desde as trajetórias 

diversas percorridas até aqui, a fim de que - (re)abertos e reanimados os caminhos - singrássemos na 

demanda pela superação de todas as desigualdades e injustiças como marcadores de vida da maioria da 

população brasileira. 

 

Qual a importância da filosofia da ancestralidade no debate de ideias e práticas a respeito da 

formação e conscientização das subjetividades negras? 

 

A reflexão e a vivência prática sobre essa ancestralidade constituem o fundamento para a formação 

de uma filosofia propriamente africana e afro-brasileira, pois que valorizam atualmente as formas de 

pensamentos, experiências, representações e criações afrorreferenciadas: notadamente a respeito do 

pertencimento, do sentimento e da compreensão coletiva – vital e ritual – das pessoas e comunidades 

negras entre si, juntas à terra e à natureza, em suas mais diversas dimensões. Por outro lado, essa filosofia 

vai tentar desconstruir as arraigadas manifestações colonizadas e as expressões racializadas do 

pensamento e da cultura logocêntricos ocidentais; as quais ainda pretendem, em seus modos hegemônicos, 

a inferiorização e a marginalização neocolonial das sociedades e existências negras.  

À atuação vital disso, essa filosofia vai tentar reconstruir as memórias, sabedorias e 

comportamentos de vida que são renegados e apagados no ocidente, a respeito das ancestralidades negro-

africanas e afro-diaspóricas. Do que disso segue, ela vai mostrar para nós que as populações negras 

africanas e afro-brasileiras produzem - e têm invariavelmente produzido - profícuo e profundo pensamento 

crítico; elaboraram - para além dos escaninhos da historiografia e da civilização helênico-ocidental - 

extensa e sapientíssima filosofia, em suas mais complexas determinações e consequências éticas, estéticas, 

políticas, epistêmicas e gnosiológicas; fabricam e fabricaram - ao longo de toda a sua história - tecnologia 

revolucionária e inovadora.  

À vista disso, a importância da conscientização de toda essa história e de todos esses saberes e 

práticas ancestrais negro-africanos e afro-brasileiros – os quais nos têm sido criminosamente 

invisibilizados e negados – é a de tentar buscar as referências ancestrais da diversidade e complexidade 



85 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

notáveis do ser humano negro no mundo, infelizmente sufragadas e subjugadas pela colonialidade e 

dominação ocidental racista até o tempo presente. Por oposição ideológica a qualquer autonomia cultural, 

de qualquer tradição – que se anteponha ao etnocentrismo de sua dominação histórica –, a filosofia 

europeia está mais centrada na razão e em sua disputa (como exceção de certeza, verdade e imantação 

discursiva de autoridade) do que propriamente voltada ao diálogo ou à alteridade intercultural.  

Essa filosofia do mainstream, notadamente nas reedições modernas de suas origens gregas, tem 

tradicionalmente nos ensinado - a nós, seus colonizados cultores - que a única forma justa e verdadeira de 

se pensar o mundo é através da razão, dos seus discursos e enunciados de ordem sintagmática, 

paradigmática e científica. No entretanto, em conformidade com a enunciação e a autenticação de saberes, 

disciplinas e práticas de produções excludentes, os seus discursos racionais e autorais têm invariavelmente 

replicado produções de mundo centradas no elitismo, no individualismo, na fragmentação comunitária, na 

segregação do diverso e na dominação moral da escrita; por meio do controle e mortificação dos corpos, 

dos códigos de dispositivos e acessos a símbolos e expedientes censores: nos quais se assentam os 

fundamentos racistas da autoridade, da administração de reservas e dos monopólios da força contra e sobre 

o povo preto em nossa formação. 

No estabelecimento das dinâmicas sociais – historicamente excludentes do/a outro/a –, nas 

formulações de identidades, disciplinas, outorgas e autorizações racistas e patriarcais, o pensamento moral 

e científico-filosófico da (pós)modernidade é notoriamente baseado, pois, em formas, enunciados e 

produções de exceção, violação, exploração, dominação e descartabilidade da vida dos/as pretos/as. Por 

isso, muito mais mortes, guerras e destruições essa matriz de pensamento (pós)moderno tem promovido 

– nos últimos cinco séculos de história mundializada – do que propriamente encontros, libertações, 

celebrações fraternas e manifestações vitais.  

Do mesmo modo, por seu academicismo e excelência distantes, o logorracismo e a ética da 

humanidade branca universal têm reproduzido desigualdades e promovido individualismos, quase nunca 

abrindo oportunidades de poder para o/a outro/a, para o/a diverso/a. Ao contrário, têm chancelado e 

estabelecido disciplina, falseamento e controle sobre a produção da realidade como objeto das relações 

de seu poder. A razão disso jaz em entender esse pensamento filosófico ocidental - ou eurocêntrico, 

brancocêntrico, logocêntrico, cristocêntrico - como um pensamento racista; ou seja, como sistema que 

promove a exclusão de conceitos e sentidos do/a outro/a como expressão histórica de humanidade. 

A partir dessa perspectiva, temos de ter em corpo e mente o cenário atual da encruzilhada africana 

e afro-diaspórica: onde o pensamento, o sacrifício e o encantamento da humanidade negra vêm despachar. 

É, por exemplo, na complexidade do multirreferenciado espaço latino americano que se dá a resistência e 

a contestação do povo preto a todas as instituições e formas racistas da (pós)modernidade: como agências 

  



86 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

de enfrentamento e criação política contra todas e quaisquer exceções, injustiças e desigualdades 

dominantes da história (neo)colonial. Conforme Oliveira (2012): 

 

A filosofia da ancestralidade está na encruzilhada do pensamento contemporâneo. No âmbito dos 

estudos pós-coloniais, ela dialoga com o pensamento negro africano (antropologia, filosofia e 

literatura), com a filosofia latino-americana da libertação e com o pensamento social negro no 

Brasil. É influenciada também pela filosofia intercultural (do grupo: corredor das ideias - conesul), 

pensamento afrocêntrico norte americano e pelo pensamento complexo (Oliveira, 2012, p. 28). 

 

A filosofia da ancestralidade pode ser entendida, então, como agência de resistência antirracista e 

decolonial, porque atesta e denuncia todos os retrocessos históricos cultivados pela manifestação do 

racismo, do colonialismo e da colonialidade até o tempo presente, contra a autonomia e a legitimidade de 

saberes afrorreferenciados - conforme mais uma vez nos salienta Oliveira (2007) em outra de suas 

produções: 

 

A filosofia da ancestralidade é máquina de guerra, porque preenche uma lacuna empreendida pela 

manifestação do racismo, que é o mesmo que epistemicídio. Isto é, a pouca presença de estudos a 

respeito das cosmovisões ameríndias e afro-latino-americanas. A epistemologia do racismo "nega 

o evidente": o continente latino-americano é uma indústria indígena (em primeiro lugar) e africana 

(a posteriori) (Oliveira, 2007, p. 185, apud Damião, 2012, p. 95, grifos do original). 

 

Não só como tomada de consciência, em luta decolonial e antirracista, essa filosofia também se 

apresenta como uma espécie de obra de arte - que ensina a sensibilidade para interagirmos com a energia, 

a criatividade e a beleza das múltiplas resistências negras, tão reinventadas no dia-a-dia das injustiças e 

desigualdades estruturais brasileiras quanto maior for a luta pela vida e liberdade plena do povo preto. 

Segundo Damião (2015), 

 

(...) a filosofia da ancestralidade é uma obra de arte que educa a sensibilidade para dialogarmos 

com a dinâmica cultural africana reinventada no território brasileiro, no nosso cotidiano. E, a partir 

disso, criarmos categorias analíticas para produzir novos sentidos na filosofia brasileira, conforme 

o intento de ampliar e manter as liberdades dos afrodescendentes no território brasileiro (Damião, 

2015, p. 97). 

 

Do mesmo modo, nessa filosofia, a ancestralidade volve-se como signo de memória e permanência 

afrodescendente, e também como referencial de convivência sustentável do ser humano com o meio-

ambiente: através do acatamento do conhecimento e da presença dos/as mais velhos/as em territórios que 

ampliam as suas dimensões simbólicas e culturais para além de quaisquer delimitações, conforme Oliveira 

(2003): 

 

A ancestralidade torna-se o signo da permanência afrodescendente. Protagoniza a construção 

histórico-cultural do negro e de suas territorialidades no Brasil e gesta, ademais, um novo projeto 

sócio-político fundamentado nos princípios da inclusão social, no respeito às diferenças, na 

convivência sustentável do homem com o Meio-Ambiente, no respeito às experiências dos mais 

velhos, na complementação dos gêneros, na diversidade, na resolução dos conflitos, na vida 

comunitária, entre outros (Oliveira, 2003, p. 03-04). 

 



87 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

Por outro lado, podemos entender essa ancestralidade como encantamento, como força que guia o 

nosso coração e a nossa mente, que nos fortalece cada vez mais o espírito à busca por alteridade 

comunitarista e antirracista. Nessa alteridade, encontramos os valores que conferem a qualidade de 

respeito ao/à outro/a ser humano em sua diversidade. Como afirma Somé (2007), "a ética da 

ancestralidade é comunitarista e compreende perfeitamente que a comunidade não é uma abstração 

conceitual nem utópica, mas uma realidade da maior importância para o exercício da vida plena e da 

cidadania" (Somé, 2007, apud Oliveira, 2012, p. 44). 

A imagem afrorreferenciada dessa comunidade remete, por sua vez, a uma ciência pluriversal 

africana, que se funda na persuasão de que a história, a cultura e a ancestralidade produzem as nossas 

identidades e as nossas sabedorias de maneiras muito diversas, a despeito da ancestralidade ou da origem 

comuns. Conforme Asante (2009): 

 

A ideia afrocêntrica refere-se essencialmente à proposta epistemológica do lugar. Tendo sido os 

africanos deslocados em termos culturais, psicológicos, econômicos e históricos, é importante que 

qualquer avaliação de suas condições, em qualquer país, seja feita com base em uma localização 

centrada na África e sua diáspora. Começamos com a visão de que a afrocentricidade é um tipo de 

pensamento, prática e perspectiva que percebe os africanos como sujeitos e agentes de fenômenos 

atuando sobre sua própria imagem cultural, de acordo com seus próprios interesses humanos 

(Asante, 2009, p. 39, apud Oliveira, 2012, p. 31). 

 

A ancestralidade é, por isso, também uma encruzilhada afrorreferenciada: que possibilita os nossos 

pensamentos, identidades, vivências, alteridades e encantamentos a partir do/a outro/a sem mais 

quaisquer preconceitos ou alienações: de modo plenamente consciente - a respeito das memórias, lugares 

e sentidos próprios e comuns, de subjetividades preponderantemente africanas, afro-brasileiras e/ou afro-

diaspóricas. A diáspora, com ênfase, também faz parte dessa encruzilhada, dessas saídas e dessas 

entradas, dessa linhagem histórica e cultural e desse universo africano ou africanizado – que é recriado, 

queiramos ou não, por aqui e por toda a parte.  

Além disso, essa ancestralidade igualmente nos confere as necessárias percepções ontológicas à 

atuação ética sobre quem verdadeiramente somos. Isso se dá por intermédio da tradição e recepção de 

nossos modos e comportamentos vitais, de hoje e de antes, no cotejo dos (re)conhecimentos e valorização 

das experiências de sabedoria que nos foram repassados pelas/os mais velhas/os, e também pelos nossos 

próprios marcadores subjetivos e afetivos de memórias e atualizações afro-ancestrais. 

Tais memórias, conhecimentos e sabedorias recidivam como vivas representações entre nós, foram 

preservados por nossos ancestrais e seguiram/seguem sendo atados e narrados - de algum modo - como 

contos, pontos, rezas, mandingas, mirongas, cantigas, parábolas, dizeres, incorporações e provérbios... 

transmitidos, ativados, benditos através da oralidade e da presença dessas/es mais velhas/os ou anciãs/ãos 

ancestrais que, percebamos ou não, permanecem encantados/as no meio de nós. Segundo Luz (2013), 

 



88 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

(...) cada história, conto, cantiga, parábola, provérbio é enunciado (...), demonstrando que o 

conhecimento a ser transmitido vem de tempos imemoriais, isto é, "desde que o mundo é mundo", 

sendo transmitido através da palavra falada de uma geração à outra, constituindo o que chamamos 

de tradição oral, ou seja, histórias, fatos, lendas, técnicas, enfim, toda uma gama de conhecimentos 

que vem sendo transmitida por gerações de boca a ouvido, de mestre a discípulos... através das 

palavras faladas, da oralidade (Luz, 2013, p. 11,apud Cunha JR, 2007, p. 58, grifos do original). 

 

Na tradição oral reside e resiste, pois, a formulação dos modos de ser, pensar, transformar-se e 

manter-se africano/a. Entretanto, o pensamento moderno ocidental apregoa que as/os africanas/os são 

desprovidas/os da capacidade de pensar, bem como de comportamentos moralmente relevantes. Com 

efeito, a modernidade racistamente negava/nega a própria humanidade e o pensamento dos povos pretos. 

Por isso, no tempo da colonialidade, a filosofia da ancestralidade também foi e é renegada do universo do 

conhecimento – dadas as supostas dificuldades ou mesmo a irrelevância de se encontrar os rastros 

filosóficos e históricos que foram deixados por nossos/as ancestrais africanos/as. De fato, muitos dos 

autores da (pós)modernidade salientaram - e ainda salientam! - que a África sequer fazia parte da história 

do mundo, como se o continente negro não tivesse agitação, nem avanços a mostrar, nem moralidade a 

preservar – conforme a representação de Hegel, na leitura de Ki-Zerbo (1980): 

 
A África não é parte histórica do mundo. Não tem movimento, progressos a mostrar, movimentos 

históricos próprios. Quer dizer que a sua parte setentrional pertence ao mundo europeu ou asiático. 

Aquilo que entendemos precisamente por África é o espírito a-histórico, o espírito não 

desenvolvido, ainda envolto em condições de natureza e que deve ser aqui apresentado apenas 

como limiar da história do mundo (Hegel, G.W.F., apud Ki- Zerbo, 1980, p. 57). 

 

É importante ressaltar que a visão de Hegel a respeito das contingências históricas de África e 

dos/as africanos/as se tece inteiramente na perspectiva colonial de dominação, exploração e humilhação 

dos/as colonizados/as. Na verdade, o seu pensamento e o racionalismo arrogante de sua filosofia 

inferiorizam a imagem, a tradição e a história da África e das/os africanas/os conforme o espírito do 

senhorio europeu. Trata-se, de fato, de um pensamento ineludivelmente etnocêntrico e racista. Esse 

segregacionismo colonial de bases epistemicidas criou diversas expressões de hegemonias classistas e 

racistas, as quais fazem arrastar efeitos profundamente desumanizadores em nossa sociedade afro-

brasileira até os dias de hoje. No entanto, ao contrário de todo o segregacionismo, é possível afirmar que 

a singularidade africana está cada vez mais fortificada dentro da comunidade afro-diaspórica. Nesse 

sentido, Oliveira (2012, p. 39) nos explica que: 

 

(…) produzimos nossa própria África e nossa subjetividade nos regatos de fluxo que não param de 

nos atravessar. Explodimos com o conceito de raça e, ao mesmo tempo, reafirma-lo com força 

ancestral! (...) somos africanos dentro de nosso próprio tempo, residindo e conflitando com o tempo 

do Outro, que somos nós mesmos. Não nos confundimos, mas não deixamos de ser mestiços. 

Somos africanos, mas de um jeito possível apenas no Brasil (Oliveira, 2012, p. 39). 

 

  



89 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

Todo o racismo que estruturou o pensamento ocidental – cientificista, elitista, racional, patriarcal 

e cristão – é, portanto, um entrave desumanizador e desagregador. Os efeitos sociais desse racismo têm 

invariavelmente se manifestado em negação e ódio às pessoas e grupos sociais que têm um pertencimento 

racial observável, por meio de sinais ou marcadores corporais de negritude e africanidade – haja vista que 

as categorias hierárquicas atribuídas ao/à outro/a indiciam discriminações e subalternizações 

principalmente pelo critério racial, como salienta Gomes (2011): 

 

O racismo é um comportamento, uma ação resultante da aversão, por vezes, do ódio, em relação 

às pessoas que possuem um pertencimento racial observável por meio de sinais, tais como a cor de 

pele, o tipo de cabelo, o formato dos olhos etc. Ele é resultado da crença de que existem raças ou 

tipos humanos superiores e inferiores, aos quais se tenta impor como única e verdadeira. Exemplo 

disso são as teorias raciais que serviram para justificar a escravidão no século XIX, a exclusão dos 

negros e a discriminação racial (Gomes, 2011, p. 35). 

 

Cunha Jr (2007) afirma ainda que o racismo anti-negro pode ser conceituado como problema 

estrutural da sociedade brasileira, no campo da continuidade da dominação histórica de eurodescendentes 

sobre afrodescendentes. O racismo anti-negro não é uma questão interpessoal apenas, não se trata também 

de algo atribuível a mentalidades individuais, mas de um problema que gera a estabilidade do sistema de 

dominação no Brasil (Cf. Cunha Jr., 2007, p. 82). Portanto, diante da compreensão filosófica desse racismo 

estrutural brasileiro, é importante salientar o/a outro/a como aquele/a que foi recusado/a ou que não 

corresponde a um juízo crítico ou válido da ação moral – porquanto nele/a habita a negação ou a exclusão 

do nosso próprio ambiente ontológico humano: 

 
O outro, excluído ou não, é o critério da ação ética, pois nele reside o elemento ontológico que nos 

vincula ao mundo e que não nos subtrai dele. O outro é o mundo! Esse é o fundamento ontológico 

de uma epistemologia antirracista que tem na ancestralidade Africana sua forma cultural 

privilegiada (Oliveira, 2012, p. 45). 

 

O julgamento da pós-modernidade, cediço aos passos atávicos do cristianismo, do racionalismo e 

do cientificismo, teoricamente arrasando os velhos sistemas de pensamento e fabricação da realidade, 

consentiu – no entanto – que permanecessem praticamente intocáveis as estruturas de predomínio racista 

e patriarcal (institucionalizados no estado, na organização do trabalho, na moral e na religião ocidentais). 

Segundo Oliveira (2012): “a crítica da pós-modernidade dirigida à modernidade, demolindo os velhos 

sistemas de pensamento e produção, deixou praticamente intocáveis as estruturas de dominação racista e 

sexista que se erigiram até aqui” (Oliveira, 2012, p. 31). É importante salientar que a consequência 

inevitável dessa herança tardia da modernidade é a continuidade histórica da colonialidade. De muitos 

modos, os/as negros/as seguem sendo alienados/as de si e de seus lugares, desentranhadas/os 

compulsoriamente de suas terras, memórias e ancestralidades. São discriminadas/os racialmente, 

inferiorizadas/os por sua natureza, colonizadas/os e marginalizadas/os por sua cor, tornadas/os 

estrangeiras/os em suas próprias terras. Sob esse aspecto, segundo Fanon (2008), 



90 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

(…) ao colonialismo não basta encerrar o povo em suas malhas, esvaziar o cérebro colonizado de 

toda forma e de todo conteúdo. Por uma espécie de perversão da lógica, ele se orienta para o 

passado do povo oprimido, deforma-o, desfigura-o, aniquila-o. Essa tarefa de desvalorização da 

história do período anterior à colonização adquire hoje sua significação dialética mais trágica 

(Fanon, 2008, p. 175). 

 

Toda a história e cultura africana parece ter sido, então, renegada e invisibilizada no universo 

europeu da cultura colonial e hegemônica dos últimos quinhentos anos, e de maneira hiperbólica nos 

séculos XIX e XX. No entanto, culturalmente jamais existiu qualquer dualidade ontológica entre 

civilizados/as (brancos/as) e primitivos/as (negros/as), senão como índice da atualização ideológica de 

violação e desvalorização da história e humanidade africanas – às quais nos remete Fanon (2008) como 

expediente de horror do colonialismo. Ao arrepio disso, podemos entender que cada tradição – a despeito 

de qualquer investida de violência ou destruição ontológica – cria o seu mundo junto ao mundo das 

diversas civilizações. Oliveira (2012) nos explica nesse sentido que: 

 

(…) cada cultura produz o seu mundo juntamente ao mundo das outras culturas. Até ontem, 

podíamos pensar cada mundo em seu lugar, o que era uma perspectiva curiosa, ainda que ingênua. 

Hoje em dia, ao contrário, é-nos dada a tarefa de pensar não apenas as fronteiras dos mundos, mas 

as suas encruzilhadas, isto é, não no limite deles, mas onde eles se encontram e se misturam 

(Oliveira, 2012, p. 42). 

 

Nessa encruzilhada do reconhecimento multirreferencial, da complexidade histórica a ser 

empretecida e do encantamento intercultural afroperspectivado, a filosofia da ancestralidade assume – 

portanto – a sua específica agenda: a ser negritada no encantamento de corpos e palavras, de saberes, 

ciências e feitiços – que sejam capazes de fustigar a razão hegemônica e intransigentemente racista. Diga-

se que a epistemologia – neste caso da ancestralidade africana para uma filosofia antirracista – entrelaça-

se em um vínculo estreito com a ética: uma vez que os signos da memória ancestral diaspórica e os seus 

significados interculturais estão numa relação umbilical com os valores e princípios que regem um 

conjunto de sentidos, percepções e ações em prol da descolonização do pensamento.  

Além disso, é certo afirmar que o pensamento tradicional africano se inscreve em múltiplas e 

dinâmicas culturas orais, as quais instituem afinidades pluridiversas com as memórias, as tradições e os 

registros da palavra: hábeis, por isso, em evitar historicamente a reedição de quaisquer narrativas de 

segregação ou formas de estagnação humana; haja vista readmitirem o mito e a sua fecundidade – em 

sobreposição à razão – como condição própria e fundacional do agir e do ser humanos plenamente 

inseridos no mundo: 

 

A maioria das culturas africanas encerra sua sabedoria na forma narrativa dos mitos. Talvez porque 

os mitos não segreguem as esferas do viver. Não separam religião de política, ética de trabalho, 

conhecimento de ação. Talvez também porque o mito mantenha seu poder de segredo e 

encantamento, pois ao mesmo tempo em que revela, esconde e, ao mesmo tempo em que oculta, 

manifesta (...) A vida é uma obra de arte e seus segredos são transmitidos através dos mitos – que 

têm a função pedagógica da transmissão do conhecimento, ao mesmo tempo em que sua forma 

narrativa acaba por criar a própria realidade que se quer conhecer (Oliveira, 2003, p. 05). 



91 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

Nesse sentido, a filosofia da ancestralidade também resgata a nossa história por meio da oralidade 

das cosmovisões, das visões ecológicas da vida e do agir humano no mundo; sem fazer submergir nenhuma 

identidade de valores e tradições a quaisquer práticas que afrontem o tempo como lugar incessante de 

realização e renovação ancestral da vida. Trata-se, portanto, de uma disposição em conformidade à 

preservação de nossa própria memória e de nossa própria vida – por meio da qual a ancestralidade nos 

ensina que filosofar corresponde à ação de fazer confluir todos os conhecimentos, de todas as origens, 

para o nosso tempo. Conforme nos explica mais uma vez Oliveira (2007): 

 

A identidade individual e coletiva tem suas bases ou pontos de referência em conhecimentos 

vividos pessoalmente e em ensinamentos na tradição e em grupo. Todos esses itens são 

encontrados na memória. É ela que guarda as diretrizes de organização e de aceitação de um grupo 

social (Oliveira, 2007, p. 69). 

 

A Encruzilhada como lugar à reflexão da filosofia de matrizes africanas e afro-brasileiras 
 

Em meio a todas as experiências de morte geradas pela castração racional, moral e cientificista do 

ocidente, a filosofia africana e afro-brasileira pode, fecundamente - pela abertura dos caminhos em novas 

encruzilhadas - cantar o descarrego de muitos horrores e proporcionar a cura de bastas doenças da 

modernidade. As singularidades dessa ancestralidade, em perspectiva ético-política, consistem na 

compreensão ritual, corporal e material das necessidades, que todas/os nós, seres humanos, temos, de nos 

harmonizarmos – de maneira ínsita – com o mundo que nos rodeia, com a natureza, a sua diversidade e 

igualmente com o nosso chão familiar e os seus segredos: herdados daquelas/es que aqui nos antecederam, 

com a sua presença e a sua dinâmica, sempre vivas, próprias e a renovarem-se indefinidamente em nossa 

presence, em nossos corpos e em nossas cabeças.  

Referimo-nos a singularidades ancestrais, portanto, que – na circularidade ético-epistemológica 

das memórias, narrativas, iniciações e representações orais – nos concitam à compreensão de que a relação 

com esse chão é ritualmente atemporal, cíclica, álacre e sagrada, de que a sua natureza faz parte do 

próprio ser humano e de que o ser humano, ele/a mesmo/a, integra a sua natureza: sendo os seres humanos 

– todas/os – partes de um mesmo mundo em que todas/os seguimos, ora como vivas/os ora como 

defuntas/os.  

Por outra palavra, essas singularidades também admitem e celebram posturas de abertura, de extra 

diversidade; porquanto permeiam, justamente na diferença, no estranhamento, múltiplas formas de 

encantamento: como possibilidades originais, álacres e circulares de contato, experiência, passagem, 

iniciação e aprendizado. Isso consiste no entendimento de que a diferença do/a outro/a, do/a diverso/a, 

para mim, é rotundamente o que ela/e traz consigo de encantadora/or e indispensável à minha existência. 

É como algo que é cultivado e cultuado por caminhos e experiências, por rituais e transformações, pelos 

  



92 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

quais eu ainda talvez não tenha passado, mas pelos quais eu possa ou mesmo precise igualmente seguir. 

A diferença, no território da encruzilhada ancestral africana e afro-brasileira, nada mais é, 

portanto, do que aquilo que traz – para mim, de novo – a possibilidade encantada do novo, da reinvenção 

de mim mesmo/a perante o que eu já possa ter sido, advindo de trajetórias nas quais os/as meus/minhas 

ancestrais devem ter me antecedido: a fim de que hoje eu aqui, onde estou, estivesse. Nessa gira sob os 

próprios pés, sob a égide daquele que rege os caminhos, do senhor das encruzas, é que as singularidades 

da complexidade e multirreferencialidade ancestrais compõem algo muito enriquecedor. Por isso, as 

relações a partir dessa mentalidade da ancestralidade deixam de ser hierárquicas e passam a ser mais 

heterárquicas e horizontalizadas – tendo-se em vista que nenhum caminho se caminha sozinho/a, que 

ninguém é, na verdade, estrangeiro/a, e que somos todos/as nós viajantes em/de um mesmo mundo, na 

ascendência e na sucessão uns/umas dos/as outros/as.  

A percepção e o apreço às diversas singularidades e alteridades mostram, assim, a capacidade 

das/os africanas/os e das/os afrodescendentes em afirmar – coletiva, cultural e politicamente – a 

importância de suas diferentes experiências de negritudes e africanidades: as quais correspondem a modos 

distintos, posto que jamais menores (em nenhum aspecto), dos modos ocidentais de ser, estar, fazer e 

sentir-se no mundo. Exu e a sua simbologia compreendem, no ideário dessas diversas e sempre renovadas 

possibilidades, multirreferenciais e entrecruzados motivos de vida: abertos à reflexão sobre uma filosofia 

de matrizes africanas e afro-brasileiras. A encruzilhada, por sua vez, na sua indefinição, na sua 

proximidade-distância, na hesitação e na surpresa/suspensão/encantamento que imprime à vontade, à 

liberdade e à sabedoria nas trajetórias dos/as que chegam e/ou dos/as que partem, é o próprio lugar da 

Divindade, da partilha do alimento, da comunicação, da arte e da passagem circular de Exu.  

Exu faz-se, com efeito, no sentido da escolha, da autodeterminação dos caminhos, a própria 

corporificação da encruzilhada; essa sua imagem nos remete à compreensão do (des) (re) encontro de 

diversos caminhos enredados no sem tempo... de caminhos que vão e que vêm de diferentes gerações, 

ressudados em diversas origens, de múltiplos percursos e que, ali ou acolá, naquela encruzilhada, 

confluem, conversam, convergem, comungam, permutam... e, bem no centro, se alimentam, conhecem 

um/a ao/à outro/a, se estudam, se interpretam, se respeitam, se entendem, se saúdam, sentem um/a ao/à 

outro/a e circulam para, enfim, seguir... sem que se apague nunca a possibilidade de seu retorno.  

Além disso, Exu, como já foi dito, também simboliza a Divindade que fala todas as linguas, que 

conhece todas as culturas, que tem todos os acessos, que disciplinadamente estuda e observa como 

ninguém mais faz... que come de todas as comidas, joga todos os jogos, que aprende primeiramente todos 

os ofícios, relacionando-se com os diversos desejos que lhe chegam... a ponto de escutar, atenta e 

intimamente – como um compadre –, todas as postulações que lhe são feitas. De fato, ele se abre a todas 

  



93 | Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

as demandas que lhe são feitas, leva e traz todas as mensagens que lhe são devidamente solicitadas e sabe, 

por isso, entrar e sair de todas as situações e ambientes – dos mais difíceis possíveis, como também dos 

aparentemente mais fáceis. O filósofo baiano Emanoel Luís Roque Soares (2008), em sua tese de 

doutorado, nos explica que Exu é:  

 
(,,,) a força dinâmica que move o sistema mítico ancestral, como também a vida no dia-a-dia; 

segundo a crença do povo de santo, ele é a energia que vitaliza as pessoas e tudo o que existe. Em 

resumo, sem Exu não tem movimento, logo sem ele não teríamos culto aos orixás, nem vida para 

os seres (Soares, 2008, p. 38). 

 

Exu é, assim, o próprio encantamento e a própria habilidade diante da diversidade e da 

multiplicidade... em uma miríade de infinitas formas e possibilidades. Nunca se ilude nem nunca ilude 

nada nem ninguém, apenas encanta e encanta-se a si mesmo. Ele não vê, por isso, nenhuma diferença 

como impedimento; mas sim, as diferenças todas – múltiplas – como possibilidades de caminhos e 

soluções: que se inauguram a partir das aparentes confusões e dispersões em meio ao caos que envolve 

todos os começos.  

 

Conclusão 

 

Na encruzilhada histórica de enfrentamento ao racismo e à dominação colonial, procurar 

compreender as formas e as expressões próprias do pensamento filosófico africano e afro-brasileiro é 

tarefa que nos exige, para tudo, discutir a representação simbólica e viva de Exu – mensageiro e senhor 

de todos os caminhos da humanidade. Na complexidade intercultural e multirreferencial de nossa 

sociedade – de caminhos e trajetórias originalmente tão desiguais, de institucionais convergências 

políticas às injustiças, violências e opressões racistas contra o povo preto –, compreender a ancestralidade 

dos saberes e valores preservados pelos/as ancestrais africanos/as – e presentificados pelos/as atuais 

afrodescendentes – implica em uma atitude ética que conjuga, em uma mesma disposição vital, coragem 

total e encantamento; ou ainda o desafio da própria vida mediante a alegre celebração dessa ameaça. 

Trata-se de uma tarefa ou de uma atitude filosófica a qual, somente sob a inspiração exusíaca da 

arte de si, do reinventar-se astutamente para sobreviver, torna-se possível. Como distopia ontológica de 

sua própria complexidade e circularidade ancestral – para a abertura da comunicação e do encantamento 

a propósito das negritudes e das africanidades sobre todas as vilezas da colonialidade –, malandramente 

Exu nos possibilita, como quem ginga, como quem gira, já andou e viu o mundo inteiro, afirmar o ser 

como não-ser e o não-ser como ser. Contra a horrenda colonização dos corpos, das mentes e dos espíritos, 

que nos converte em caricaturas horrendas da burguesia e da branquitude, Exu vem confundir – sedutora, 

assustadoramente – no entrecruzamento complexo e injusto de nossa sociedade a boa metafísica de todas 

  



94 Polyphonía - Goiânia-GO, v. 35, 2024. | 

 
 
 
 
 
 

   

 

 

Polyphonía  
                                                   

                                              

as origens e de todos os costumes, vem subverter os preceitos de todas as certezas e moralidades do 

racismo ocidental. Com as cusparadas do seu marafo, as baforadas do seu charuto – em meio à diversidade 

de tudo o que engole e de tudo o que devolve, de tudo o que diz e de tudo o que escuta, entre tudo o que 

leva e tudo o que traz – o Senhor das Encruzas desfaz todas as certezas, debocha de todas as autoridades: 

as quais invariavelmente têm produzido a morte, a distensão e a separação. 

Contra o império da razão e das verdades da ciência, da culpa, das categorizações e acusações em 

branco do cristianismo, das convenções sociais burguesas, capitalistas, racistas, elitistas e patriarcais, Exu 

abre o passo à iniciação da filosofia da ancestralidade africana e afro-brasileira: como produção de 

conhecimento cultural e reflexão ético-ontológica a respeito da presença, dos territórios e da formação 

africana e afro-diaspórica do Brasil e de seu povo. A isso equivale assumir o pensamento filosófico como 

agência de descolonização da educação de bases ocidentocêntricas, para a promoção da reflexão crítica 

como forma de reconhecimento e combate ao racismo. 

 

Referências 
 

CUNHA JR, Henrique. Afrodescendência e espaço urbano. Espaço urbano e afrodescendência: estudos 

da espacialidade negra urbana para o debate de políticas públicas. Fortaleza: Edições UFC, 2007. 
 

DAMIÃO, Flávia. Filosofia da Ancestralidade (resenha). Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, 

2015. Disponível em: file: ///C: [Users/Cliente/AppData/Local/Packages/Microsoft. MicrosoftEdge 

8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/7036-22544-1- PB.pdf. Acesso em: 19 mar. 2023. 
 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 

GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. Currículo sem 

fronteiras, v. 12, n. 1, 2011. 
 

KI-ZERBO, Joseph. História Geralda África-vol. 1: metodologia e pré-história da África. São Paulo, 

Ática, 1980. 
 

OLIVEIRA, Eduardo David. Cosmovisão Africana no Brasil: elementos para uma filosofia 

afrodescendente. São Paulo: Ibeca, 2003. 
 

______. Filosofia da Ancestralidade como Filosofia Africana: Educação e Cultura Afro-brasileira. Revista 

Sul-Americana de Filosofia e Educação, 2012. Disponível em: 

http://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/7029. Acesso em: 19 mar. 2023. 
 

______. Filosofia da Ancestralidade: corpo e mito na filosofia da educação brasileira. Curitiba: Ed. 

Gráfica popular, 2007. 
 

PRANDI, Reinaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 
 

SOARES, Emanoel Luís Roque. As vinte e uma faces de Exu na filosofia afrodescendente da educação: 

imagens, discursos e narrativas. Tese de doutorado. Universidade Federal do Ceará, 2008. Disponível em: 

http://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/3198/1/2008 Tes ELRSoares.pdf. Acesso em: 19 mar. 2023. 

 
Recebido em: 28/02/2025 

Aceito em: 18/03/2025 

http://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/7029
http://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/3198/1/2008

