, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphon]a EDUCACAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

A Encruzilhada Ancestral em Exu e a abertura de caminhos a Filosofia Africana e
Afro-Brasileira

Francisco Vitor Macedo Pereira!

Resumo

Este trabalho, qual ebo ou despacho de descarrego e desagravo epistémico, busca mostrar a encruzilhada, o embaralhamento
das possibilidades do vir a ser e do devir em Exu; circunspectos em Seu movimento, em Sua circularidade, na multiplicidade
de Suas conexdes e, principalmente, na Sua abertura ética e ontoldgica a (re)existéncia da humanidade enegrecida no mundo.
Na encruzilhada de Exu despontam-se varios caminhos no sem tempo, que ligam as ancestralidades africanas e afro-brasileiras
ao prisma multifacetado das escolhas tornadas possiveis. Ora, Exu ¢ liberdade de ser, de se ser ao mesmo tempo em que se
mostram as melhores sendas, os itinerarios a propriocep¢do de multissaberes: os quais, certamente, ndo combinam com
nenhum tipo de subserviéncia cognitiva, serviddo repetitiva nem muito menos individualismo ou arrogancia. Exu ¢, nesse
sentido, passagem, abertura, confirmacéo e libertacdo filoséfica antirracista.

Palavras-Chave: Exu; encruzilhada ancestral; filosofia africana e afro-brasileira; antirracismo.

The Ancestral Crossroad in Exu and the Opening of Paths to African and Afro- brazilian
Philosophy

Abstract
This work, like an ebo or epistemic discharge and redress, seeks to show the crossroads, the shuffling of possibilities of
becoming and becoming in Exu: circumspected within His movement, His circularity, the multiplicity of His connections
and, mainly, within His ethical and ontological openness to the (re)existence of black humanity in the world. At the
crossroads of Exu, several paths emerge in the timelessness, which connect African and Afro-Brazilian ancestries to the
multifaceted prism of choices made possible. Highlighting this, Exu is freedom to be, to exist at the same time that the very
best paths are shown, the itineraries to the proprioception of multi-knowledge are given: which, certainly, do not combine
with any type of cognitive subservience, repetitive servitude, much less individualism or arrogance. Exu is, in this sense,
passage, opening, confirmation and anti-racist philosophical liberation.

Keywords: Exu; ancestral crossroads; African and Afro-Brazilian philosophy; anti-racism.

Introducao

A Africa é um continente que produz muita sabedoria. Segundo a histéria e a arqueologia (Cf. Ki-
Zerbo, 1980), é tida como o ber¢o da humanidade, porque foi ali que viveram as/os primeiras/os ancestrais
de todos os seres humanos atuais. Somente por isso, 0 continente africano, as suas gentes, as suas terras,
as suas linguas preservam muitas memorias vivas. Para as/os africanas/os de ontem e de hoje, essas
memorias servem como a verdadeira e grande fonte de aprendizagem, tanto na historia como na ciéncia...
e também como evidéncia ancestral das sabedorias praticas, das culturas orais e dos rituais de manutengao
e deflagracao da energia vital.

Por meio da tradicdo dessas memorias e de seus rituais, o cotidiano africano e afro-diaspdrico segue
sendo transido e renovado no mundo. No encantamento dessa trama, a filosofia da ancestralidade africana

e afro-brasileira se torna um ponto de dobradura e de grande importancia nos dias atuais, a fim de se pensar

! Mestre em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceara (UECE), doutor em Filosofia Pratica pela Universidade Federal de
Pernambuco (UFPE), pds doutor em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceara (UECE).

79 I Polyphonia - Goidnia-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

a consciéncia africana e das/os afrodescendentes - do continente e da diaspora - como presenca e
significado ontologico das memorias do ser de si (junto/a ao/a outro/a) no mundo. Essa filosofia cultiva,
assim, abordagens e composicdes epistemologicas, €ticas, estéticas e politicas as quais sao fundamentais
para se compreender o mundo e a presenga africanos algures a orbita universal da humanidade no
ocidente.

Os recamos dessa compreensao se dao a vida a partir da oralidade e da sagacidade ancestrais - as
quais sao preservadas nas significacdes, corporificagdes e atualizagdes constantes do proprio tempo
presente. Trata-se, com efeito, de uma filosofia que abrange todas as geragdes de pessoas, em memorias
e presengas vivas na natureza ¢ no contato com o mundo também dos/as defuntos/as. Uma filosofia que
se refere, portanto, a forcas e elementos indefinidamente atuantes no territério - simbdlico, politico e
material - onde essas pessoas todas moraram e onde ainda hoje estdo, mediante tudo o que construiram,
aprenderam e compartilharam.

Os saberes que os/as ancestrais adquiriram em suas experiéncias e passagens memoriais podem e
devem, assim, ser transmitidos ritual e significativamente aos/as corpos e as cabegas presentes — em sua
aprendizagem liminar pelas narrativas orais, em seus caminhos pelos rituais de encantamentos, feitigos,
sacrificios e palavras de inicia¢do. E o assentamento desses saberes que ativa a forca vital em sustentagio
as entidades mantenedoras da humanidade e das formas da natureza.

A ancestralidade consubstancia-se, desse modo, nas experiéncias € ensinamentos no espago-tempo
ndo de um passado ou de uma terra ja inexistentes, mas que se mantém vivos, vibrantes e acessiveis na
feitura, na atuagdo da encruzilhada: que ¢ o lugar inaugural entre o ser e o ndo ser, o provavel e o
impossivel, entre aquilo que ¢ e/ou nao ¢; mas que pode, a despeito de qualquer 16gica, entre o0 mundo
dos/as vivos/as e o dos/as defuntos/as, vir a ser. A revelia de tudo o que sucede ou permanece inerte sob
o dominio da razdo, as experiéncias de tais saberes reverberam indefinidamente como presente vivo e
incessantemente cultivado.

No entrecruzamento das passagens significativas e relativas as reminiscéncias entre o que € do mundo
dos/as vivos/as e dos/as mortos/as, dos seres humanos e da natureza, esta estabelecida, na historia e no
sem tempo (como encantamento), a abertura inaugural dos caminhos incessantemente presentes e
renovados... que ora convergem ora divergem, ora abrem passo outrora impasse... aqueles/as que, de
diversos modos, de diferentes lugares, vém ou vao, partem ou ficam... e que, nos complexos itinerarios da
vida, transitam... se alegram e encorajam... para que, dali a pouco, entre idas e vindas diasporicas, se
envolvam em confusdo, poténcia, conflito e superacao.

Por outra palavra, entre chegadas e partidas, a da ancestralidade africana e afro- brasileira ¢ uma

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 80



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

filosofia que se utiliza e se realiza supinamente em Exu’: como simbolo a expressar o entrecruzamento
das diversas experiéncias historicas e culturais, além das diferentes contribui¢des - as quais fundamentam
e memorialmente referenciam modos e comportamentos de vidas africanas e afro-brasileiras.

A educagdo de base tradicional africana nos ensina a, de fato, compreender e valorizar o ser humano
em seu transito coletivo, porque ser humano ¢ um aprender-se e tornar-se humano pelo aprendizado
social, em meio as suas andancas como ser no mundo e da vida, em fecunda trama e partilha com os/as
demais. Ante a percepgao disso, compreendemos essa educagao africana como pratica multirreferencial
de socializa¢do, encantamento, alacridade ritual, liminaridade/iniciagdo, circularidade e alteridade vitais:
ou seja, como condi¢do ontoldgica e coletiva de ser e estar no mundo - por caminhos complexos,
inusitados, temiveis e, a0 mesmo tempo, necessarios e encantadores.

Em consonancia a isso, analisa-se aqui a ideia acerca de uma filosofia da ancestralidade como
filosofia africana e afro-brasileira, mediada pela representacdo de Exu - notadamente a partir da visdo de
Eduardo Oliveira (2003, 2007, 2012), que foi um dos/as primeiros/as autores/as que desenvolveu ideias
consistentes a proposito da ancestralidade como modo de vida e representacgao filos6fica. No ambito de
sua formagao em Educacao Brasileira, na Universidade Federal do Ceara, ele se anuncia como sucessor
de uma cultura que tem no segredo e no sentimento desejos de recriar a compreensdo filosofica das
matrizes africanas no Brasil, conforme salienta Damiao (2015):

Eduardo Oliveira é herdeiro de uma cultura que tem no mistério e no encantamento suas forgas
primordiais, a cultura de matriz africana. Como herdeiro dessa cultura, ele assume o encanto como

vetor de fazer ciéncia, como uma condicdo de estar na vida, como matéria prima para a (re)criagdo
de mundos (Damido, 2015, p. 91).

Nao noutro sentido, trazer essa discussao sobre a filosofia da ancestralidade a partir de Exu e sua

representacdo — ou seja, evocando a sua simbologia em redefini¢do as bases da reflexdo filosofica —

2 Do pantedo iorubano, Exu é o Orixd da comunicagdo, da paciéncia, da ordem, da abertura, do contraditorio ¢ da
(in)disciplina (Cf. Prandi, 2010, p. 37). E Aquele que aprende, junto 4 humanidade de Orumila, de maneira sempre atenta,
silenciosa - e sem fazer quaisquer indagagdes -, tudo o que Lhe ensinam e sempre com o menor esforgo: a respeito de todas
as artes, de todas as técnicas. Aprende inspirada e diretamente da divindade de Oxala, em disposi¢cao exemplar a todos/as
os/as humanos/as que também queiram aprender. Primeiro a ser saudado por todos/as, de todos os lados, primeiro a comer
- e a comer de tudo -, Exu conhece todos os oficios, vai a todas as mesas e lugares. Cosmopolita, também reconhece todas
as origens e ascendéncias. Apresenta-se em todas as festividades e fala, nelas, todas as linguas. Exu é guardiao das aldeias,
mas também das cidades com intenso trafego e burburinho, das casas, das passagens largas e estreitas, dos caminhos, das
trocas e comércios e do axé. Ele ainda rege todas as coisas que sdo feitas (bem feitas), pacientemente elaboradas, tramadas,
e igualmente do comportamento humano que se consolida como hdbito. A palavra Esii, em ioruba, significa 'esfera', e, em
sua dinamica, Exu ¢ o Orixa do movimento, do circunloquio, das sucessdes, das giras, das idas e vindas, do verso e do
anverso, do avesso e do oportuno. E a Divindade que leva e que traz, ¢ que despacha sempre tudo o que retorna a
encruzilhada iniciatica. Ele ¢ entdo Quem deve receber as oferendas em primeiro lugar ¢ a Quem se deve saudar antes de
partir, a fim de que se chegue bem e de que se assegure que tudo também (o)corra bem, em qualquer transito ou viagem,
em qualquer empresa ou inten¢do. Exu rege a vontade e a disposi¢ao de que haja ida e de que haja volta, a fim de garantir
que a sua funcdo de Mensageiro entre o Orun (0o mundo espiritual) e o 4iyé (o mundo material) seja plenamente realizada.

81 I Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

implica em justamente (re)pensar e educar a humanidade na perspectiva afro-brasileira e afro-diasporica.
Isso quer dizer: na condi¢ao de pertencimento, identidade cultural e reverberagdo do chao afro-diaspdrico
em sintonia a valorizagao da presenca negra africana na formagao do povo brasileiro. Aplaudir a abertura
de Exu a diversidade, a dialogicidade e a interculturalidade — como fundamento a reformulag¢do da
proposta do ensino e da reflexdo filos6fica no Brasil — reclama a presenga das africanidades como modos
proprios de ser, pensar, viver e existir do povo brasileiro. Implica também, no sentido de uma filosofia da
encruzilhada, em tranversalmente analisar as multiplas dimensdes do racismo na formagao social

brasileira.

O que é a filosofia da ancestralidade africana e afro-brasileira?

A (des)proposito da originalidade e das possibilidades (indeterminadas!) das filosofias de matrizes
marginais, deve-se entender a filosofia da ancestralidade (africana e afro-brasileira) como a disposi¢ao
ético-estética, politica e epistemoldgica de experimentacdo existencial, coletiva e sapiencial das
diversidades na encruzilhada afrodiasporica. Na escolha africana e afro-brasileira das matrizes dessa
filosofia, no lugar da historicidade étnico-cultural afro-brasileira, abre-se a inser¢do desse diagnodstico do
ser de si (africano/a e afro-brasileiro/a) nas complexas experiéncias (multirreferenciais e interculturais)
herdadas das didsporas negras e do enfrentamento do racismo no Brasil e na América Latina.

Como heranca e presenga ancestral — que se descentra e desterra da supremacia raci(on)al branca
e ocidental —, a negritude africana, no fundamento e na conformacdo complexa da sociedade brasileira,
atualiza-se nas encruzilhadas da historia como diferenga auténtica, sem nenhum decalque a dominagdo
nem recalque a hegemonia colonial branca. Ela se afirma em trajetérias proprias e emancipadas a
qualquer tipo de coer¢do, exploracdo, injustica, apropriagdo ou violenta injungdo social. Essa negritude —
original, presente e imorredoura —, no genuino exercicio critico e consciencial de si, invoca e presentifica
os seus valores (crengas, memorias, saberes e corporeidades ancestrais) como distingao filosofica propria,
em dindmicas vivas de encontro e promogao da diversidade cultural e etnicorracial.

Para além de quaisquer exotismos, nos territorios de troca e copertencimento ético, estético e
epistemologico das negritudes e africanidades, ritualizam-se as experiéncias fecundas de encantamento,
circularidade e alacridade. Contra a imposicdo de fodos os racismos brancocéntricos no Brasil, essas
experiéncias imantam aos corpos € as cabecas negras a forca para sacudir o jugo historico de qualquer
menticidio, de todo epistemicidio, das reiteradas apropriagdes simbdlicas e injusti¢as cognitivas. Trata-se
de algo que se abre a plena ressignificacdo antirracista, ndo apenas do povo brasileiro, como de toda a
diaspora negra pelo mundo.

Essa filosofia ¢, por isso, entendida como disposi¢do a memoria no corpo, assentada a cabeca que

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 82



; REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

¢ (re)feita e novamente alimentada pelos saberes dos modos e comportamentos de vida de todos/as os/as
descendentes de africanos/as, dos diversos povos e sociedades de origem ancestral africana: afetados/as
pelas marcas endogenas em movimento as resisténcias (existenciais e atutidinais) contrarias ao racismo,
que incessantemente recidiva nas estruturas de miséria e tristeza do Brasil e da América Latina.

Além disso, ¢ igualmente uma filosofia que preserva a sabedoria das/os mais velhas/os, o
pertencimento e valorizacdo das tradigdes de cosmopercepgdes e (re)conhecimentos orais sobre as
relagdes das sucessivas geragdes com o tempo, o territdrio € o intercambio incessante entre o mundo das/os
vivas/os e o das/os mortas/os. Diga-se, no entanto, que a preservacao dessas memorias orais encontra-se
agora ameacada na Africa e desvalorizada, renegada jd hd muito tempo nas sociedades afro-diaspéricas
transatlanticas. Do mesmo modo, o apagamento da presenga e a negagdo do sentido atual dessa filosofia
na sociedade brasileira se ddo como evidéncia inconteste do racismo anti-negro plenamente vigente em
nosso pais.

Apesar disso, podemos entender que a filosofia da ancestralidade segue guardando os saberes que
foram/serdo ensinados ou repassados as novas geragdes — como método comunitario de educagdo e
desenvolvimento coletivo da sabedoria e sagacidade africanas; como praticas éticas e epistemologicas
plena e crescentemente atuais. Portanto, a despeito ou a causa de sua marginalidade, essa filosofia pode
nos ajudar como base e impulso ao redesenho epistemologico e conceitual do pensamento brasileiro: em
proposicdo a uma agéncia filosofica genuinamente brasileira e afro-diasporica, refletindo e entendendo a
nossa realidade historica, as identidades e as raizes antropoldgicas brasileiras como problemas éticos e
ontoldgicos originalmente derivados do racismo.

Trata-se, por isso, de uma filosofia que implica em criticamente nos questionarmos sobre as
condi¢des inaugurais e atuais das desigualdades e injusticas na complexa formagdo social brasileira.
Afinal, de onde vieram os/as brasileiros/as? Quem sao/somos os/as brasileiros/as? Para onde vao/vamos
historicamente como povo e na¢ao?

Outro aspecto bastante relevante nas discussdes filosoficas da ancestralidade africana e afro-
brasileira ¢ a compreensao de que a vida ndo acaba no momento da morte € que, portanto, valorizar as
tradi¢des e ensinamentos ancestrais ¢ a melhor forma de manter vivas as raizes das origens e presencas
africanas e afro-brasileiras. Portanto, ela ¢ uma filosofia de abertura e transcendéncia... muito mais de
duvidas do que de certezas... mais de didlogos, suspensdes e indefinigdes continuas, do que de opinides
prontas e verdades fechadas... mais de memorias que ressumam, do que propriamente de urgéncias
inadidveis, postulacdes intransigentes ou pungentes necessidades.

A da ancestralidade africana e afro-brasileira é, enfim, uma filosofia refeita de muitos caminhos,

83 I Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

diferentes origens, inumeraveis sentidos, incontdveis chegadas... que se (re)encontram onde
presentemente estamos: nesse lugar mesmo/ nessa encruzilhada aonde ora fazemos convergir as nossas
incertezas e diferencas... na confusao de todas as sortes de historias, de todas as diferentes experiéncias e
reveses, com distintas visdes e perspectivas de outros e possiveis percursos diante do mundo da vida. A
isso equivale dizer que esse pensamento da ancestralidade abre-se numa encruzilhada complexa - de
encontros, reencontros e¢ desencontros, de boas vindas, afirmagdes, negagdes ¢ despedidas -, como
atravessamento, transgressao e (re)encaminhamento epistémico contra as rotas de violéncia e opressao
sobre as quais, at¢ entdo invariavelmente, rumaram os itinerarios historicos de nossa sociedade. Trata-se
de uma encruzilhada das memorias vivas, trazidas de si, em nos, de nossos ancestrais: desde as trajetorias
diversas percorridas até aqui, a fim de que - (re)abertos e reanimados os caminhos - singrassemos na
demanda pela superag@o de todas as desigualdades e injusticas como marcadores de vida da maioria da

populagdo brasileira.

Qual a importancia da filosofia da ancestralidade no debate de ideias e praticas a respeito da
formacio e conscientizacao das subjetividades negras?

A reflex@o e a vivéncia pratica sobre essa ancestralidade constituem o fundamento para a formagao
de uma filosofia propriamente africana e afro-brasileira, pois que valorizam atualmente as formas de
pensamentos, experiéncias, representagdes e criagdes afrorreferenciadas: notadamente a respeito do
pertencimento, do sentimento e da compreensdo coletiva — vital e ritual — das pessoas e comunidades
negras entre si, juntas a terra e a natureza, em suas mais diversas dimensdes. Por outro lado, essa filosofia
vai tentar desconstruir as arraigadas manifestagcdes colonizadas e as expressdes racializadas do
pensamento e da cultura logocéntricos ocidentais; as quais ainda pretendem, em seus modos hegemonicos,
a inferiorizacdo e a marginalizacdo neocolonial das sociedades e existéncias negras.

A atuagdo vital disso, essa filosofia vai tentar reconstruir as memorias, sabedorias e
comportamentos de vida que sdo renegados e apagados no ocidente, a respeito das ancestralidades negro-
africanas e afro-diasporicas. Do que disso segue, ela vai mostrar para ndés que as populacdes negras
africanas e afro-brasileiras produzem - e tém invariavelmente produzido - proficuo e profundo pensamento
critico; elaboraram - para além dos escaninhos da historiografia e da civilizagcdo helénico-ocidental -
extensa e sapientissima filosofia, em suas mais complexas determinacdes e consequéncias éticas, estéticas,
politicas, epistémicas e gnosiologicas; fabricam e fabricaram - ao longo de toda a sua histdria - tecnologia
revolucionaria e inovadora.

A vista disso, a importancia da conscientizagdo de toda essa historia e de todos esses saberes e
praticas ancestrais negro-africanos e afro-brasileiros — os quais nos tém sido criminosamente

invisibilizados e negados — ¢ a de tentar buscar as referéncias ancestrais da diversidade e complexidade

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 84



; REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

notaveis do ser humano negro no mundo, infelizmente sufragadas e subjugadas pela colonialidade e
dominagao ocidental racista até o tempo presente. Por oposi¢ao ideologica a qualquer autonomia cultural,
de qualquer tradi¢gdo — que se anteponha ao etnocentrismo de sua dominagdo histérica —, a filosofia
europeia estd mais centrada na razdo e em sua disputa (como excecdo de certeza, verdade e imantagdo
discursiva de autoridade) do que propriamente voltada ao didlogo ou a alteridade intercultural.

Essa filosofia do mainstream, notadamente nas reedicdes modernas de suas origens gregas, tem
tradicionalmente nos ensinado - a nos, seus colonizados cultores - que a unica forma justa e verdadeira de
se pensar o mundo ¢ através da razao, dos seus discursos e enunciados de ordem sintagmatica,
paradigmatica e cientifica. No entretanto, em conformidade com a enunciagdo e a autenticacao de saberes,
disciplinas e praticas de produgdes excludentes, os seus discursos racionais e autorais tém invariavelmente
replicado producdes de mundo centradas no elitismo, no individualismo, na fragmentagdao comunitaria, na
segregacdo do diverso e na domina¢do moral da escrita; por meio do controle e mortificagdo dos corpos,
dos codigos de dispositivos e acessos a simbolos e expedientes censores: nos quais se assentam os
fundamentos racistas da autoridade, da administragao de reservas e dos monopolios da forca contra e sobre
0 povo preto em nossa formacgao.

No estabelecimento das dindmicas sociais — historicamente excludentes do/a outro/a —, nas
formulacdes de identidades, disciplinas, outorgas e autorizagdes racistas e patriarcais, o pensamento moral
e cientifico-filosofico da (pos)modernidade € notoriamente baseado, pois, em formas, enunciados e
producdes de excec¢do, violagdo, exploracdo, dominagdo e descartabilidade da vida dos/as pretos/as. Por
1sso, muito mais mortes, guerras e destrui¢des essa matriz de pensamento (p6és)moderno tem promovido
— nos ultimos cinco séculos de histéria mundializada — do que propriamente encontros, libertagdes,
celebracdes fraternas e manifestacdes vitais.

Do mesmo modo, por seu academicismo e exceléncia distantes, o logorracismo e a ética da
humanidade branca universal tém reproduzido desigualdades e promovido individualismos, quase nunca
abrindo oportunidades de poder para o/a outro/a, para o/a diverso/a. Ao contrario, tétm chancelado e
estabelecido disciplina, falseamento e controle sobre a producao da realidade como objeto das relagoes
de seu poder. A razdo disso jaz em entender esse pensamento filosofico ocidental - ou eurocéntrico,
brancocéntrico, logocéntrico, cristocéntrico - como um pensamento racista; ou seja, como sistema que
promove a exclusdo de conceitos e sentidos do/a outro/a como expressao historica de humanidade.

A partir dessa perspectiva, temos de ter em corpo e mente o cenario atual da encruzilhada africana
e afro-diasporica: onde o pensamento, o sacrificio e o encantamento da humanidade negra vém despachar.
E, por exemplo, na complexidade do multirreferenciado espaco latino americano que se dé a resisténcia e

a contestacao do povo preto a todas as institui¢des e formas racistas da (pos)modernidade: como agéncias

85 I Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

de enfrentamento e criacdo politica contra todas e quaisquer excegdes, injusticas e desigualdades
dominantes da historia (neo)colonial. Conforme Oliveira (2012):
A filosofia da ancestralidade esta na encruzilhada do pensamento contemporaneo. No ambito dos
estudos pods-coloniais, ela dialoga com o pensamento negro africano (antropologia, filosofia e
literatura), com a filosofia latino-americana da libertacdo e com o pensamento social negro no

Brasil. E influenciada também pela filosofia intercultural (do grupo: corredor das ideias - conesul),
pensamento afrocéntrico norte americano e pelo pensamento complexo (Oliveira, 2012, p. 28).

A filosofia da ancestralidade pode ser entendida, entdo, como agéncia de resisténcia antirracista e
decolonial, porque atesta e denuncia todos os retrocessos historicos cultivados pela manifestacdo do
racismo, do colonialismo e da colonialidade até o tempo presente, contra a autonomia e a legitimidade de
saberes afrorreferenciados - conforme mais uma vez nos salienta Oliveira (2007) em outra de suas
produgdes:

A filosofia da ancestralidade ¢ maquina de guerra, porque preenche uma lacuna empreendida pela
manifestagdo do racismo, que é o mesmo que epistemicidio. Isto ¢, a pouca presenga de estudos a
respeito das cosmovisdes amerindias e afro-latino-americanas. A epistemologia do racismo "nega

o evidente": o continente latino-americano ¢ uma inddstria indigena (em primeiro lugar) e africana
(a posteriori) (Oliveira, 2007, p. 185, apud Damido, 2012, p. 95, grifos do original).

Nao s6 como tomada de consciéncia, em luta decolonial e antirracista, essa filosofia também se
apresenta como uma espécie de obra de arte - que ensina a sensibilidade para interagirmos com a energia,
a criatividade e a beleza das multiplas resisténcias negras, tdo reinventadas no dia-a-dia das injusticas e
desigualdades estruturais brasileiras quanto maior for a luta pela vida e liberdade plena do povo preto.

Segundo Damido (2015),

(...) a filosofia da ancestralidade ¢ uma obra de arte que educa a sensibilidade para dialogarmos
com a dindmica cultural africana reinventada no territorio brasileiro, no nosso cotidiano. E, a partir
disso, criarmos categorias analiticas para produzir novos sentidos na filosofia brasileira, conforme
o intento de ampliar e manter as liberdades dos afrodescendentes no territorio brasileiro (Damido,
2015, p. 97).

Do mesmo modo, nessa filosofia, a ancestralidade volve-se como signo de memoria e permanéncia
afrodescendente, ¢ também como referencial de convivéncia sustentavel do ser humano com o meio-
ambiente: através do acatamento do conhecimento e da presenca dos/as mais velhos/as em territorios que
ampliam as suas dimensdes simbolicas e culturais para além de quaisquer delimitagdes, conforme Oliveira
(2003):

A ancestralidade torna-se o signo da permanéncia afrodescendente. Protagoniza a construgdo
historico-cultural do negro e de suas territorialidades no Brasil e gesta, ademais, um novo projeto
socio-politico fundamentado nos principios da inclus@o social, no respeito as diferengas, na
convivéncia sustentdvel do homem com o Meio-Ambiente, no respeito as experiéncias dos mais

velhos, na complementagdo dos géneros, na diversidade, na resolugdo dos conflitos, na vida
comunitaria, entre outros (Oliveira, 2003, p. 03-04).

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 86



; REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

Por outro lado, podemos entender essa ancestralidade como encantamento, como forga que guia o
nosso coracao € a nossa mente, que nos fortalece cada vez mais o espirito a busca por alteridade
comunitarista e antirracista. Nessa alteridade, encontramos os valores que conferem a qualidade de
respeito ao/a outro/a ser humano em sua diversidade. Como afirma Somé (2007), "a ética da
ancestralidade é comunitarista ¢ compreende perfeitamente que a comunidade ndo ¢ uma abstragdo
conceitual nem utodpica, mas uma realidade da maior importancia para o exercicio da vida plena e da
cidadania" (Somé, 2007, apud Oliveira, 2012, p. 44).

A imagem afrorreferenciada dessa comunidade remete, por sua vez, a uma ciéncia pluriversal
africana, que se funda na persuasdo de que a histéria, a cultura e a ancestralidade produzem as nossas
identidades e as nossas sabedorias de maneiras muito diversas, a despeito da ancestralidade ou da origem
comuns. Conforme Asante (2009):

A ideia afrocéntrica refere-se essencialmente a proposta epistemologica do lugar. Tendo sido os
africanos deslocados em termos culturais, psicologicos, econdmicos e historicos, ¢ importante que
qualquer ava}iagﬁo de suas condigdes, em qualquer pais, seja feita com base em uma localizagédo
centrada na Africa e sua diaspora. Comegamos com a visdo de que a afrocentricidade é um tipo de
pensamento, pratica e perspectiva que percebe os africanos como sujeitos e agentes de fendmenos
atuando sobre sua propria imagem cultural, de acordo com seus proprios interesses humanos
(Asante, 2009, p. 39, apud Oliveira, 2012, p. 31).

A ancestralidade €, por isso, também uma encruzilhada afrorreferenciada: que possibilita os nossos
pensamentos, identidades, vivéncias, alteridades e encantamentos a partir do/a outro/a sem mais
quaisquer preconceitos ou alienagdes: de modo plenamente consciente - a respeito das memorias, lugares
e sentidos proprios e comuns, de subjetividades preponderantemente africanas, afro-brasileiras e/ou afro-
diasporicas. A diaspora, com énfase, também faz parte dessa encruzilhada, dessas saidas e dessas
entradas, dessa linhagem historica e cultural e desse universo africano ou africanizado — que é recriado,
queiramos ou ndo, por aqui € por toda a parte.

Além disso, essa ancestralidade igualmente nos confere as necessarias percepgdes ontologicas a
atuacdo ética sobre quem verdadeiramente somos. Isso se da por intermédio da tradi¢do e recepgao de
nossos modos e comportamentos vitais, de hoje e de antes, no cotejo dos (re)conhecimentos e valorizagao
das experiéncias de sabedoria que nos foram repassados pelas/os mais velhas/os, e também pelos nossos
proprios marcadores subjetivos e afetivos de memorias e atualizagdes afro-ancestrais.

Tais memorias, conhecimentos e sabedorias recidivam como vivas representagdes entre nos, foram
preservados por nossos ancestrais e seguiram/seguem sendo atados e narrados - de algum modo - como
contos, pontos, rezas, mandingas, mirongas, cantigas, parabolas, dizeres, incorporagdes e provérbios...
transmitidos, ativados, benditos através da oralidade e da presenca dessas/es mais velhas/os ou ancids/aos

ancestrais que, percebamos ou ndo, permanecem encantados/as no meio de nés. Segundo Luz (2013),

87 I Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

(...) cada historia, conto, cantiga, parabola, provérbio ¢ enunciado (...), demonstrando que o
conhecimento a ser transmitido vem de tempos imemoriais, isto ¢, "desde que o mundo ¢ mundo",
sendo transmitido através da palavra falada de uma geracdo a outra, constituindo o que chamamos
de tradicdo oral, ou seja, historias, fatos, lendas, técnicas, enfim, toda uma gama de conhecimentos
que vem sendo transmitida por gera¢des de boca a ouvido, de mestre a discipulos... através das

palavras faladas, da oralidade (Luz, 2013, p. 11,apud Cunha JR, 2007, p. 58, grifos do original).

Na tradigdo oral reside e resiste, pois, a formulagdo dos modos de ser, pensar, transformar-se e
manter-se africano/a. Entretanto, o pensamento moderno ocidental apregoa que as/os africanas/os sdo
desprovidas/os da capacidade de pensar, bem como de comportamentos moralmente relevantes. Com
efeito, a modernidade racistamente negava/nega a propria humanidade e o pensamento dos povos pretos.
Por isso, no tempo da colonialidade, a filosofia da ancestralidade também foi e ¢ renegada do universo do
conhecimento — dadas as supostas dificuldades ou mesmo a irrelevancia de se encontrar os rastros
filosoficos e historicos que foram deixados por nossos/as ancestrais africanos/as. De fato, muitos dos
autores da (pos)modernidade salientaram - ¢ ainda salientam! - que a Africa sequer fazia parte da historia
do mundo, como se o continente negro ndo tivesse agita¢do, nem avangos a mostrar, nem moralidade a

preservar — conforme a representacao de Hegel, na leitura de Ki-Zerbo (1980):

A Africa ndo é parte histérica do mundo. Ndo tem movimento, progressos a mostrar, movimentos
historicos proprios. Quer dizer que a sua parte setentrional pertence ao mundo europeu ou asiatico.
Aquilo que entendemos precisamente por Africa é o espirito a-historico, o espirito nio
desenvolvido, ainda envolto em condi¢cdes de natureza e que deve ser aqui apresentado apenas
como limiar da histéria do mundo (Hegel, G.W.F., apud Ki- Zerbo, 1980, p. 57).

E importante ressaltar que a visio de Hegel a respeito das contingéncias histéricas de Africa e
dos/as africanos/as se tece inteiramente na perspectiva colonial de dominagdo, exploragdo e humilhacao
dos/as colonizados/as. Na verdade, o seu pensamento e o racionalismo arrogante de sua filosofia
inferiorizam a imagem, a tradicdo e a histéria da Africa e das/os africanas/os conforme o espirito do
senhorio europeu. Trata-se, de fato, de um pensamento ineludivelmente etnocéntrico e racista. Esse
segregacionismo colonial de bases epistemicidas criou diversas expressoes de hegemonias classistas e
racistas, as quais fazem arrastar efeitos profundamente desumanizadores em nossa sociedade afro-
brasileira até os dias de hoje. No entanto, ao contrario de todo o segregacionismo, ¢ possivel afirmar que
a singularidade africana estd cada vez mais fortificada dentro da comunidade afro-diasporica. Nesse
sentido, Oliveira (2012, p. 39) nos explica que:

(...) produzimos nossa propria Africa e nossa subjetividade nos regatos de fluxo que ndo param de
nos atravessar. Explodimos com o conceito de raca e, ao mesmo tempo, reafirma-lo com forca
ancestral! (...) somos africanos dentro de nosso proprio tempo, residindo e conflitando com o tempo

do Outro, que somos ndés mesmos. Nao nos confundimos, mas ndo deixamos de ser mestigos.
Somos africanos, mas de um jeito possivel apenas no Brasil (Oliveira, 2012, p. 39).

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 88



; REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

Todo o racismo que estruturou o pensamento ocidental — cientificista, elitista, racional, patriarcal

e cristdo — ¢, portanto, um entrave desumanizador e desagregador. Os efeitos sociais desse racismo tém

invariavelmente se manifestado em negacgao e 6dio as pessoas € grupos sociais que tém um pertencimento

racial observavel, por meio de sinais ou marcadores corporais de negritude e africanidade — haja vista que

as categorias hierdrquicas atribuidas ao/a outro/a indiciam discriminagdes e subalternizagdes
principalmente pelo critério racial, como salienta Gomes (2011):

O racismo ¢ um comportamento, uma agdo resultante da aversdo, por vezes, do 6dio, em relagdo

as pessoas que possuem um pertencimento racial observavel por meio de sinais, tais como a cor de

pele, o tipo de cabelo, o formato dos olhos etc. Ele ¢é resultado da crenca de que existem ragas ou

tipos humanos superiores e inferiores, aos quais se tenta impor como Unica e verdadeira. Exemplo

disso sdo as teorias raciais que serviram para justificar a escravidao no século XIX, a exclusio dos
negros e a discriminacdo racial (Gomes, 2011, p. 35).

Cunha Jr (2007) afirma ainda que o racismo anti-negro pode ser conceituado como problema
estrutural da sociedade brasileira, no campo da continuidade da dominag¢ao histérica de eurodescendentes
sobre afrodescendentes. O racismo anti-negro ndo ¢ uma questao interpessoal apenas, ndo se trata também
de algo atribuivel a mentalidades individuais, mas de um problema que gera a estabilidade do sistema de
dominagdo no Brasil (Cf. Cunha Jr., 2007, p. 82). Portanto, diante da compreensao filosofica desse racismo
estrutural brasileiro, é importante salientar o/a outro/a como aquele/a que foi recusado/a ou que nao
corresponde a um juizo critico ou valido da agdo moral — porquanto nele/a habita a negacdo ou a exclusao
do nosso proprio ambiente ontolégico humano:

O outro, excluido ou ndo, ¢ o critério da ag@o ética, pois nele reside o elemento ontoldgico que nos
vincula ao mundo e que ndo nos subtrai dele. O outro ¢ o mundo! Esse é o fundamento ontolégico

de uma epistemologia antirracista que tem na ancestralidade Africana sua forma cultural
privilegiada (Oliveira, 2012, p. 45).

O julgamento da pos-modernidade, cedico aos passos atdvicos do cristianismo, do racionalismo e
do cientificismo, teoricamente arrasando os velhos sistemas de pensamento e fabricacdo da realidade,
consentiu — no entanto — que permanecessem praticamente intocaveis as estruturas de predominio racista
e patriarcal (institucionalizados no estado, na organizagao do trabalho, na moral e na religido ocidentais).
Segundo Oliveira (2012): “a critica da pés-modernidade dirigida a modernidade, demolindo os velhos
sistemas de pensamento e produgdo, deixou praticamente intocaveis as estruturas de dominagao racista e
sexista que se erigiram até aqui” (Oliveira, 2012, p. 31). E importante salientar que a consequéncia
inevitavel dessa heranca tardia da modernidade ¢ a continuidade historica da colonialidade. De muitos
modos, os/as negros/as seguem sendo alienados/as de si e de seus lugares, desentranhadas/os
compulsoriamente de suas terras, memorias e ancestralidades. Sdo discriminadas/os racialmente,
inferiorizadas/os por sua natureza, colonizadas/os e marginalizadas/os por sua cor, tornadas/os

estrangeiras/os em suas proprias terras. Sob esse aspecto, segundo Fanon (2008),

89 I Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

(...) ao colonialismo ndo basta encerrar o povo em suas malhas, esvaziar o cérebro colonizado de
toda forma e de todo conteudo. Por uma espécie de perversdo da logica, ele se orienta para o
passado do povo oprimido, deforma-o, desfigura-o, aniquila-o. Essa tarefa de desvalorizagdo da
histéria do periodo anterior a colonizagdo adquire hoje sua significacdo dialética mais tragica
(Fanon, 2008, p. 175).

Toda a historia e cultura africana parece ter sido, entdo, renegada e invisibilizada no universo
europeu da cultura colonial e hegemonica dos tltimos quinhentos anos, ¢ de maneira hiperbolica nos
séculos XIX e XX. No entanto, culturalmente jamais existiu qualquer dualidade ontoldgica entre
civilizados/as (brancos/as) e primitivos/as (negros/as), sendo como indice da atualizacdo ideoldgica de
violacao e desvalorizacao da historia e humanidade africanas — as quais nos remete Fanon (2008) como
expediente de horror do colonialismo. Ao arrepio disso, podemos entender que cada tradigao — a despeito
de qualquer investida de violéncia ou destruicdo ontoldgica — cria o seu mundo junto ao mundo das
diversas civilizagoes. Oliveira (2012) nos explica nesse sentido que:

(...) cada cultura produz o seu mundo juntamente ao mundo das outras culturas. Até ontem,
podiamos pensar cada mundo em seu lugar, o que era uma perspectiva curiosa, ainda que ingénua.
Hoje em dia, ao contrario, é-nos dada a tarefa de pensar ndo apenas as fronteiras dos mundos, mas

as suas encruzilhadas, isto é, ndo no limite deles, mas onde eles se encontram e se misturam
(Oliveira, 2012, p. 42).

Nessa encruzilhada do reconhecimento multirreferencial, da complexidade histérica a ser
empretecida e do encantamento intercultural afroperspectivado, a filosofia da ancestralidade assume —
portanto — a sua especifica agenda: a ser negritada no encantamento de corpos e palavras, de saberes,
ciéncias e feitigos — que sejam capazes de fustigar a razdo hegemonica e intransigentemente racista. Diga-
se que a epistemologia — neste caso da ancestralidade africana para uma filosofia antirracista — entrelaca-
se em um vinculo estreito com a ética: uma vez que os signos da memoria ancestral diaspdrica e os seus
significados interculturais estdo numa relacdo umbilical com os valores e principios que regem um
conjunto de sentidos, percepgdes e acdes em prol da descolonizacdo do pensamento.

Além disso, ¢ certo afirmar que o pensamento tradicional africano se inscreve em maultiplas e
dindmicas culturas orais, as quais instituem afinidades pluridiversas com as memorias, as tradi¢cdes € os
registros da palavra: héabeis, por isso, em evitar historicamente a reedicdo de quaisquer narrativas de
segregacdao ou formas de estagnacdo humana; haja vista readmitirem o mito e a sua fecundidade — em
sobreposi¢do a razdo — como condi¢ao propria e fundacional do agir e do ser humanos plenamente

inseridos no mundo:

A maioria das culturas africanas encerra sua sabedoria na forma narrativa dos mitos. Talvez porque
0s mitos ndo segreguem as esferas do viver. Nao separam religido de politica, ética de trabalho,
conhecimento de acdo. Talvez também porque o mito mantenha seu poder de segredo e
encantamento, pois a0 mesmo tempo em que revela, esconde e, a0 mesmo tempo em que oculta,
manifesta (...) A vida ¢ uma obra de arte e seus segredos sdo transmitidos através dos mitos — que
tém a funcdo pedagdgica da transmissdo do conhecimento, a0 mesmo tempo em que sua forma
narrativa acaba por criar a propria realidade que se quer conhecer (Oliveira, 2003, p. 05).

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 90



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

Nesse sentido, a filosofia da ancestralidade também resgata a nossa histéria por meio da oralidade
das cosmovisoes, das visdes ecoldgicas da vida e do agir humano no mundo; sem fazer submergir nenhuma
identidade de valores e tradigdes a quaisquer praticas que afrontem o tempo como lugar incessante de
realiza¢do e renovagdo ancestral da vida. Trata-se, portanto, de uma disposicdo em conformidade a
preservacao de nossa propria memoria e de nossa propria vida — por meio da qual a ancestralidade nos
ensina que filosofar corresponde a agdo de fazer confluir fodos os conhecimentos, de todas as origens,
para o nosso tempo. Conforme nos explica mais uma vez Oliveira (2007):

A identidade individual e coletiva tem suas bases ou pontos de referéncia em conhecimentos
vividos pessoalmente e em ensinamentos na tradigdo ¢ em grupo. Todos esses itens sdo

encontrados na memoria. E ela que guarda as diretrizes de organizagdo e de aceitagdo de um grupo
social (Oliveira, 2007, p. 69).

A Encruzilhada como lugar a reflexdo da filosofia de matrizes africanas e afro-brasileiras

Em meio a todas as experiéncias de morte geradas pela castracdo racional, moral e cientificista do
ocidente, a filosofia africana e afro-brasileira pode, fecundamente - pela abertura dos caminhos em novas
encruzilhadas - cantar o descarrego de muitos horrores e proporcionar a cura de bastas doengas da
modernidade. As singularidades dessa ancestralidade, em perspectiva ético-politica, consistem na
compreensao ritual, corporal e material das necessidades, que todas/os nds, seres humanos, temos, de nos
harmonizarmos — de maneira insita — com o mundo que nos rodeia, com a natureza, a sua diversidade e
igualmente com o nosso chao familiar e os seus segredos: herdados daquelas/es que aqui nos antecederam,
com a sua presenca € a sua dindmica, sempre vivas, proprias e a renovarem-se indefinidamente em nossa
presence, em nossos COrpos € em nossas cabegas.

Referimo-nos a singularidades ancestrais, portanto, que — na circularidade ético-epistemoldgica
das memorias, narrativas, iniciagdes e representagdes orais — nos concitam a compreensao de que a relagdo
com esse chdo ¢ ritualmente atemporal, ciclica, dlacre e sagrada, de que a sua natureza faz parte do
proprio ser humano e de que o ser humano, ele/a mesmo/a, integra a sua natureza: sendo os seres humanos
— todas/os — partes de um mesmo mundo em que todas/os seguimos, ora como vivas/os ora como
defuntas/os.

Por outra palavra, essas singularidades também admitem e celebram posturas de abertura, de extra
diversidade; porquanto permeiam, justamente na diferenga, no estranhamento, multiplas formas de
encantamento: como possibilidades originais, alacres e circulares de contato, experiéncia, passagem,
iniciacdo e aprendizado. Isso consiste no entendimento de que a diferenga do/a outro/a, do/a diverso/a,
para mim, ¢ rotundamente o que ela/e traz consigo de encantadora/or e indispensavel a minha existéncia.

E como algo que ¢ cultivado e cultuado por caminhos e experiéncias, por rituais e transformacgoes, pelos

91 I Polyphonia - Goidnia-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

quais eu ainda talvez ndo tenha passado, mas pelos quais eu possa ou mesmo precise igualmente seguir.

A diferenga, no territorio da encruzilhada ancestral africana e afro-brasileira, nada mais ¢€,
portanto, do que aquilo que traz — para mim, de novo — a possibilidade encantada do novo, da reinvengao
de mim mesmo/a perante o que eu ja possa ter sido, advindo de trajetorias nas quais os/as meus/minhas
ancestrais devem ter me antecedido: a fim de que hoje eu aqui, onde estou, estivesse. Nessa gira sob os
proprios pés, sob a égide daquele que rege os caminhos, do senhor das encruzas, ¢ que as singularidades
da complexidade e multirreferencialidade ancestrais compdem algo muito enriquecedor. Por isso, as
relagdes a partir dessa mentalidade da ancestralidade deixam de ser hierarquicas e passam a ser mais
heterarquicas e horizontalizadas — tendo-se em vista que nenhum caminho se caminha sozinho/a, que
ninguém &, na verdade, estrangeiro/a, ¢ que somos todos/as nds viajantes em/de um mesmo mundo, na
ascendéncia e na sucessao uns/umas dos/as outros/as.

A percepcdo e o aprego as diversas singularidades e alteridades mostram, assim, a capacidade
das/os africanas/os e das/os afrodescendentes em afirmar — coletiva, cultural e politicamente — a
importancia de suas diferentes experiéncias de negritudes e africanidades: as quais correspondem a modos
distintos, posto que jamais menores (em nenhum aspecto), dos modos ocidentais de ser, estar, fazer e
sentir-se no mundo. Exu e a sua simbologia compreendem, no ideario dessas diversas e sempre renovadas
possibilidades, multirreferenciais e entrecruzados motivos de vida: abertos a reflexdo sobre uma filosofia
de matrizes africanas e afro-brasileiras. A encruzilhada, por sua vez, na sua indefini¢do, na sua
proximidade-distdncia, na hesitagdo e na surpresa/suspensao/encantamento que imprime a vontade, a
liberdade e a sabedoria nas trajetorias dos/as que chegam e/ou dos/as que partem, ¢ o proprio lugar da
Divindade, da partilha do alimento, da comunicacao, da arte e da passagem circular de Exu.

Exu faz-se, com efeito, no sentido da escolha, da autodeterminagcdao dos caminhos, a propria
corporificacdo da encruzilhada; essa sua imagem nos remete a compreensao do (des) (re) encontro de
diversos caminhos enredados no sem tempo... de caminhos que vao e que vém de diferentes geragoes,
ressudados em diversas origens, de multiplos percursos e que, ali ou acola, naquela encruzilhada,
confluem, conversam, convergem, comungam, permutam... €, bem no centro, se alimentam, conhecem
um/a ao/a outro/a, se estudam, se interpretam, se respeitam, se entendem, se saudam, sentem um/a ao/a
outro/a e circulam para, enfim, seguir... sem que se apague nunca a possibilidade de seu retorno.

Além disso, Exu, como ja foi dito, também simboliza a Divindade que fala todas as linguas, que
conhece todas as culturas, que tem todos os acessos, que disciplinadamente estuda e observa como
ninguém mais faz... que come de todas as comidas, joga todos os jogos, que aprende primeiramente todos
os oficios, relacionando-se com os diversos desejos que lhe chegam... a ponto de escutar, atenta e

intimamente — como um compadre —, todas as postulagdes que lhe sao feitas. De fato, ele se abre a todas

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 92



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

as demandas que lhe sdo feitas, leva e traz todas as mensagens que lhe sdo devidamente solicitadas e sabe,
por isso, entrar e sair de todas as situacdes e ambientes — dos mais dificeis possiveis, como também dos
aparentemente mais faceis. O filosofo baiano Emanoel Luis Roque Soares (2008), em sua tese de

doutorado, nos explica que Exu é:

(,,,) a forca dindmica que move o sistema mitico ancestral, como também a vida no dia-a-dia;
segundo a crenga do povo de santo, ele ¢ a energia que vitaliza as pessoas e tudo o que existe. Em
resumo, sem Exu ndo tem movimento, logo sem ele ndo teriamos culto aos orixas, nem vida para
os seres (Soares, 2008, p. 38).

Exu ¢, assim, o proprio encantamento e a propria habilidade diante da diversidade e da
multiplicidade... em uma miriade de infinitas formas e possibilidades. Nunca se ilude nem nunca ilude
nada nem ninguém, apenas encanta ¢ encanta-se a si mesmo. Ele ndo vé, por isso, nenhuma diferenga
como impedimento; mas sim, as diferengas todas — multiplas — como possibilidades de caminhos ¢
solugdes: que se inauguram a partir das aparentes confusdes e dispersdes em meio ao caos que envolve

todos os comegos.

Conclusao

Na encruzilhada historica de enfrentamento ao racismo e a dominagdo colonial, procurar
compreender as formas e as expressdes proprias do pensamento filoséfico africano e afro-brasileiro €
tarefa que nos exige, para tudo, discutir a representagdo simbolica e viva de Exu — mensageiro e senhor
de todos os caminhos da humanidade. Na complexidade intercultural e multirreferencial de nossa
sociedade — de caminhos e trajetorias originalmente tdo desiguais, de institucionais convergéncias
politicas as injustigas, violéncias e opressdes racistas contra o povo preto —, compreender a ancestralidade
dos saberes e valores preservados pelos/as ancestrais africanos/as — e presentificados pelos/as atuais
afrodescendentes — implica em uma atitude €tica que conjuga, em uma mesma disposi¢ao vital, coragem
total e encantamento; ou ainda o desafio da propria vida mediante a alegre celebra¢do dessa ameaca.

Trata-se de uma tarefa ou de uma atitude filosofica a qual, somente sob a inspiracao exusiaca da
arte de si, do reinventar-se astutamente para sobreviver, torna-se possivel. Como distopia ontoldgica de
sua propria complexidade e circularidade ancestral — para a abertura da comunicagdo e do encantamento
a proposito das negritudes e das africanidades sobre todas as vilezas da colonialidade —, malandramente
Exu nos possibilita, como quem ginga, como quem gira, ja andou e viu o mundo inteiro, afirmar o ser
como ndo-ser € o ndo-ser como ser. Contra a horrenda colonizacio dos corpos, das mentes e dos espiritos,
que nos converte em caricaturas horrendas da burguesia e da branquitude, Exu vem confundir — sedutora,

assustadoramente — no entrecruzamento complexo e injusto de nossa sociedade a boa metafisica de todas

93 I Polyphonia - Goidnia-GO, v. 35, 2024.



, REVISTA DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM ENSINO NA
Polyphonia EDUCAGAO BASICA DO CEPAE/UFG - ISSN 2238-8850

as origens e de todos os costumes, vem subverter os preceitos de todas as certezas e moralidades do
racismo ocidental. Com as cusparadas do seu marafo, as baforadas do seu charuto — em meio a diversidade
de tudo o que engole e de tudo o que devolve, de tudo o que diz e de tudo o que escuta, entre tudo o que
leva e tudo o que traz — o Senhor das Encruzas desfaz todas as certezas, debocha de todas as autoridades:
as quais invariavelmente tém produzido a morte, a distensdo e a separacao.

Contra o império da razao e das verdades da ciéncia, da culpa, das categorizacdes e acusagoes em
branco do cristianismo, das convengdes sociais burguesas, capitalistas, racistas, elitistas e patriarcais, Exu
abre o passo a iniciacdo da filosofia da ancestralidade africana e afro-brasileira: como produgao de
conhecimento cultural e reflexdo ético-ontoldgica a respeito da presenga, dos territorios e da formagao
africana e afro-diasporica do Brasil e de seu povo. A isso equivale assumir o pensamento filos6fico como
agéncia de descolonizacdo da educagdo de bases ocidentocéntricas, para a promog¢ao da reflexao critica

como forma de reconhecimento € combate ao racismo.

Referéncias

CUNHA JR, Henrique. Afrodescendéncia e espago urbano. Espaco urbano e afrodescendéncia: estudos
da espacialidade negra urbana para o debate de politicas publicas. Fortaleza: Edi¢des UFC, 2007.

DAMIAO, Flavia. Filosofia da Ancestralidade (resenha). Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacio,
2015. Disponivel em: file: ///C: [Users/Cliente/AppData/Local/Packages/Microsoft. MicrosoftEdge
8wekyb3d8bbwe/TempState/Downloads/7036-22544-1- PB.pdf. Acesso em: 19 mar. 2023.

FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

GOMES, Nilma Lino. Rela¢des étnico-raciais, educagao e descolonizagao dos curriculos. Curriculo sem
fronteiras, v. 12, n. 1, 2011.

KI-ZERBO, Joseph. Historia Geralda Africa-vol. 1: metodologia e pré-historia da Africa. Sdo Paulo,
Atica, 1980.

OLIVEIRA, Eduardo David. Cosmovisdo Africana no Brasil: elementos para uma filosofia
afrodescendente. Sao Paulo: Ibeca, 2003.

. Filosofia da Ancestralidade como Filosofia Africana: Educacao e Cultura Afro-brasileira. Revista
Sul-Americana de Filosofia e Educacao, 2012. Disponivel em:
http://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/7029. Acesso em: 19 mar. 2023.

. Filosofia da Ancestralidade: corpo e mito na filosofia da educacdo brasileira. Curitiba: Ed.
Grafica popular, 2007.

PRANDI, Reinaldo. Mitologia dos orixas. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2010.

SOARES, Emanoel Luis Roque. As vinte ¢ uma faces de Exu na filosofia afrodescendente da educacao:
imagens, discursos e narrativas. Tese de doutorado. Universidade Federal do Ceara, 2008. Disponivel em:
http://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/3198/1/2008 Tes ELRSoares.pdf. Acesso em: 19 mar. 2023.

Recebido em: 28/02/2025
Aceito em: 18/03/2025

Polyphonia - Goiania-GO, v. 35, 2024. | 94


http://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/7029
http://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/3198/1/2008

