
 
ARTIGO DOSSIÊ                        DOI: http://dx.doi.org/10.5216/phi.v30i1.81361 
 

 

 
PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                                                         1 
 

 

A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS 

PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: UMA 

INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO 

PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN1  
 

 

Daniel Santos Souza2,3 

dan.vca@gmail.com 

 
 

 
Resumo: Este artigo tem como intenção investigar o significado da “potência 
destituinte”, conceito desvelado na obra de Giorgio Agamben, especialmente 
em sua relação com o projeto Homo Sacer, iniciado em 1995. Para esse exercí-
cio, o texto percorrerá por uma breve análise das noções de “poder consti-
tuinte” e “poder constituído” a partir de Bruno Cava, Giuseppe Cocco, Mi-
chael Hardt e Antonio Negri. Numa segunda parte, o estudo se debruçará 
sobre a questão do ofício, presente na obra Opus Dei de Giorgio Agamben, e 
as tensões entre a ética do “dever ser” e a “potência-do-não”. Por fim, a partir 
dessa abordagem, o texto se encerra, como um ensaio do pensamento, na 
busca por novos usos da política e uma leitura sobre a paixão, com a referência 
no pensamento desse filósofo italiano e os seus usos conceituais realizados por 
Manuel Moyano. 
 
Palavras-chave: Inoperosidade, poder constituinte, filosofia política, junho de 
2013, potência destituinte. 
 

 
 

 

 

 
1 Recebido: 26-12-2024/ Aceito: 15-04-2025/ Publicado on-line: 23-06-2025. 
2 É professor na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUCSP), São Paulo, São Paulo, 
Brasil. 
3 ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4144-8755. 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
2               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

Introdução 
Como sabemos, o projeto Homo Sacer, iniciado em 

1995, tem a vida nua como um conceito central – “uma vida 
que se pode matar sem cometer homicídio” – que funciona 
como “limiar da articulação entre zoé e bios, vida natural e 
vida politicamente qualificada” (Agamben, 2017, p. 295). 
Mas no pensamento desse autor, essa divisão não é exclusiva 
da vida. As cidades fundamentam-se nessa cisão da vida em 
vida natural e vida politicamente qualificada; o humano se 
fundamenta na exclusão-inclusão do animal; a lei se sus-
tenta na própria exceção da anomia; o governo acontece na 
exclusão e ao mesmo tempo a captura, via a glória, da ino-
perosidade (Agamben, 2017, p. 297). Em uma leitura biná-
ria, a retomada arqueológica – marca metodológica em 
Agamben – poderia proporcionar um acirramento das pola-
ridades para se efetivar a destruição do esquema excludente-
includente das cidades, do humano, da lei e do governo. 
Mas não é esse o caminho. Para além de um resgate da ori-
gem perdida, evidenciar o limiar dessas cisões que consti-
tuem a arché pode resultar na desativação da máquina jurí-
dico-política.  

Como escreve o próprio Agamben retomando o seu li-
vro O aberto: 

 
a máquina antropológica do ocidente havia sido definida pela di-
visão e articulação, no interior do homem, entre o humano e o 
animal. No final do livro, o projeto de uma desativação da má-
quina que governa nossa concepção do homem exigia não tanto 
buscar novas articulações entre o animal e o humano quanto, 
acima de tudo, expor o vazio central, o hiato que separa – no ho-
mem – o homem e o animal (Agamben, 2017, p. 297). 

 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               3 
 

 

Ocupar o “hiato” que separa a vida natural da vida po-
liticamente qualificada, o humano do animal, a lei da ano-
mia, a exclusão-inclusão da inoperosidade no governo, é o 
desafio que nos coloca Agamben. Como escreve mais dire-
tamente: “o problema ontológico-político fundamental hoje 
não é a obra, mas a inoperosidade, não é a complicada e 
incessante busca de nova operabilidade, mas a exibição do 
vazio incessante que a máquina da cultura ocidental con-
serva em seu centro” (Agamben, 2017, p. 298). Segundo Da-
niel Nascimento, é na obra O reino e a glória que, pela pri-
meira vez, Agamben vai apresentar, numa “lucidez concei-
tual”, a noção de inoperosidade (Nascimento, 2014, p. 19). 
A “gênese” do conceito se dá em três passos: o primeiro, na 
tentativa de mostrar o paralelo entre a monarquia divina e 
a monarquia humana na compreensão do poder político; o 
segundo, na busca por evidenciar que a inoperosidade já 
está nos atributos próprios tanto da monarquia humana 
quanto da monarquia divina; e terceiro, que é necessário 
pensar em um novo modo de inoperosidade que nos auxilie 
na abertura de caminhos políticos.  

Desdobrando o primeiro passo sobre a inoperosidade 
lida por Agamben, vemos que o estado – com referência na 
tradição cristã e na tradição judaica de algum modo – 
guarda, via a imagem e a necessidade da glória e dos rituais 
litúrgicos do poder, a memória de um Deus inoperoso4. 
Como pergunta Daniel Nascimento: “O que é o sábado ju-
daico senão a revelação da inoperosidade como a dimensão 
mais própria de Deus e dos homens que a ele se dirigem? O 

 

 
4 Sobre esse caminho, cf. Decothé Jr. (2019) e Souza (2020). 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
4               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

que é a vida eterna prometida pelos teólogos do cristianismo 
senão a cessão de toda atividade?” (Nascimento, 2014, p. 
23). Há no núcleo da monarquia divina e terrena a inopero-
sidade, uma busca por um fazer não-produtivo. A caracterís-
tica “curiosa” é que essas mesmas “monarquias” são guiadas 
pela lógica produtiva. Quando pensamos no estado mo-
derno, vemos em seu núcleo essa inclusão-exclusão da ino-
perosidade. É como se no centro do fazer estatal existisse a 
festa encoberta pela burocracia angelical e pela glória. Esta-
mos, portanto, diante de um estado bipolar que possui a 
própria anarquia dentro de todo poder. Desse modo, o pro-
jeto de Agamben “não é antinomiano no sentido de tentar 
existir à parte da lei ou do Estado ou da governança” (Agam-
ben, 2017, p. 18).  Os dualismos que vimos até aqui “são 
justamente o que legitima relações políticas de dominância 
e opressão” (Agamben, 2017, p. 19). O desejo, agora, é rom-
per com essa lógica binária e excludente para encontrarmos, 
possivelmente, “o não representável dentro de cada repre-
sentação, o incognoscível dentro de tudo o que pode ser co-
nhecido, o não pensado dentro do próprio pensamento 
que, ainda assim, fundamenta o pensamento” (Agamben, 
2017, p. 19). 

O conceito de inoperosidade se relaciona e faz sentido 
no próprio pensamento de Agamben em relação com outro 
conceito fundamental: a potência destituinte. Nas duas no-
ções, existe a capacidade de desativar. Elas são “um poder, 
uma função, uma operação humana”, que não destroem 
simplesmente aquilo que profana/descria, mas exercem sua 
atividade “libertando as potencialidades que nele haviam 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               5 
 

 

ficado não atuadas a fim de permitir, dessa maneira, um uso 
diferente” (Agamben, 2017, p. 305).  

 Este artigo, portanto, tem como intenção investigar o 
significado dessa “potência destituinte”, conceito desvelado 
na obra de Agamben, especialmente em sua relação com o 
projeto Homo Sacer. Por isso, o problema deste trabalho 
pode ser apresentado na pergunta elaborada por Rodrigo 
Bolton, vinculado ao terceiro ciclo do projeto Homo Sacer, 
que se localiza diretamente na questão do uso: “como pensar 
uma política radicalmente profana, que não atenda nem a 
soberania nem a economia, senão uma política de uso?” (2017). 
Para esse exercício, o texto trará uma breve análise das no-
ções de “poder constituinte” e “poder constituído”, a partir 
de Bruno Cava, Giuseppe Cocco, Michael Hardt e Antonio 
Negri5. Numa segunda parte, o estudo se debruçará sobre a 
questão do ofício, presente na obra Opus Dei de Giorgio 
Agamben, e as tensões entre a ética do “dever ser” e a “po-
tência-do-não”. Por fim, a partir dessa abordagem, o texto se 
encerra, como um ensaio do pensamento, na busca por 

 

 
5 É importante salientar que, embora as reflexões de Negri e Agamben estejam em perspectivas 
distintas, há algum diálogo entre suas leituras. Rodrigo Bolton afirma, colocando em tensão Hegel 
e Espinoza, uma certa aproximação entre esses dois autores italianos a partir de uma ontologia 
positiva. Escreve Bolton: “Hegel ou Spinoza? A arqueologia do poder detido por Agamben inscreve 
seu reflexo dentro de uma das tensões mais fundamentais da filosofia moderna e contemporânea. 
O que o sugestivo título do livro de Pierre Macherey Hegel ou Espinoza (2006) ilustra em detalhes. 
Ou, pensamos uma vida como o desdobramento de um sujeito no movimento dialético de 
mediação e negatividade (seria a alternativa hegeliana), ou, a vida em sua imanência absoluta, onde 
o ‘ser’ da vida concorda plenamente com seus ‘modos de ser’ (será a alternativa espinosista ou, como 
diz Agamben, Averroista). Autores como Laclau, Zizek, Badiou parecem estar localizados no 
horizonte hegeliano da negatividade (que se aproxima de um discurso lacaniano); autores como 
Esposito, Negri ou Agamben teriam assumido o lado Espinozista. A questão aqui seria: pode-se 
considerar uma subjetividade capaz de desativar o mecanismo governamental que estrutura o 
capitalismo contemporâneo à luz de uma ontologia negativa (Hegel) ou de uma ontologia 
imediatamente positiva (Espinoza)?” (Bolton, 2010, p. 12).  



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
6               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

novos usos da política e uma leitura sobre a paixão, com a 
referência no pensamento deste filósofo italiano e os seus 
usos conceituais realizados por Manuel Moyano.  

 
O “poder constituinte” 

O paradigma do “poder constituído” e do “poder cons-
tituinte” foi muito utilizado como um marcador conceitual 
para a análise das Jornadas de junho de 20136. Podemos en-
contrar essa leitura, por exemplo, nas reflexões de Bruno 
Cava, em seu livro A multidão foi ao deserto: as manifestações 
no Brasil em 2013 (jun-out), escrito no calor dos atos de rua. 
Para ele, os manifestantes seguiram nos acontecimentos não 
a serviço de uma “Ideologia, Causa ou Teoria transcendente 
ao movimento, mas construindo sua própria práxis no de-
serto de um êxodo radical” (Cava, 2013, p. 23). Em outro 
trecho do livro, Cava indica que o problema do transporte 
– o estopim das manifestações – não é ligado ao ser público 
ou privado, “como estas também não são suas soluções. 
Nem ser mal gerido. O problema é e sempre foi a falta de 
democracia” (Cava, 2013, p. 26). E para ele, democracia sig-
nifica, inexoravelmente, tumulto: “O tumulto é o pulmão 
das democracias. É nele que atua o poder constituinte, o 
que faz a constituição e a lei não serem apenas folhas de 
papel para a exegese das faculdades de direito” (Cava, 2013, 
p. 26). No último ensaio do livro, no texto “O poder cons-
tituinte contra todos os estados” (27 de outubro de 2013), 
ele afirma: como em junho, “poucas vezes o estado e o 

 

 
6 Para outras leituras sobre os acontecimentos de junho de 2013, conferir as últimas publicações da 
Coleção Ataque (Editora Circuito): Jourdan (2018); Correa (2020); Maresthoni (2023) e Souza 
(2023).   



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               7 
 

 

direito estatal exprimiram tanto o antidireito, a ilegitimi-
dade de suas histerias, neuroses, paranoias institucionais e 
violência de classe” (Cava, 2013, p. 135). Por isso, dirá 
Bruno Cava: junho “não se trata de uma luta do estado de 
direito x estado de exceção. Trata-se, isso sim, do poder 
constituinte contra todos os estados” (Cava, 2013, p. 135). 

O texto Amanhã vai ser maior: o levante da multidão no 
ano que não terminou, organizado por Bruno Cava e Giu-
seppe Cocco, traz várias leituras articuladas pelo conceito do 
“poder constituinte”. Interessa-me, aqui, a noção de multi-
dão – tão importante para Antonio Negri e Michael Hardt. 
Na apresentação do livro, Hardt afirma que junho acontece 
na forma multidão. E isso significa dizer que: “em vez de 
dirigidas pelo partido ou uma direção centralizada ou 
mesmo um comite ̂ de lideranc ̧a acima das massas, – os mo-
vimentos foram auto-organizados, conectados horizontal-
mente pelo território social” (Hardt, 2014, p. 7). Os movi-
mentos procuram não ser homogêneos e unificados, com a 
abertura para se evidenciar – como ele diz – “suas diferenças 
e antagonismos internos – e apesar de (ou por causa de) suas 
diferenças, descobriram maneiras de compartilhamento e 
cooperac ̧ão, gerando uma série de demandas e perspectivas 
agrupadas na luta” (Hardt, 2014, p. 7). Toda essa mobiliza-
ção no Brasil, ou na Turquia, Espanha e outros lugares 
desde 2011, deseja a construção de uma “democracia real”. 
Há nesses acontecimentos a procura “da constituição do co-
mum – uma afirmação, especialmente, de tornar comum a 
metrópole ela própria” (Hardt, 2014, p. 8). Essas revoltas da 
multidão, ainda, “revelaram o poder de uma forc ̧a de traba-
lho emergente”. Essa população jovem, em especial, é mais 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
8               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

frequentemente “empregada no mundo do trabalho de ma-
neira precária” (Hardt, 2014, p. 8-9). Segundo Hardt, essas 
duas condições – “capacidades produtivas da multidão e de-
sejo generalizado de fazer o espac ̧o metropolitano comum – 
dão dicas dos poderes, consiste ̂ncia e durabilidade com que 
podemos definir o desdobramento das lutas presentes” 
(Hardt, 2014, p. 9).  

Dessa impressão se desdobra o seguinte problema: 
“Como os movimentos atuais, organizados na forma da mul-
tidão, vão se tornar duradouros e efetivos contra os poderes 
dominantes?” (Hardt, 2014, p. 9). Para responder a essa 
questão, Hardt se aproxima de Mario Tronti, que – no co-
meço da década de 60 – procura compreender e pensar saí-
das e continuidades para o movimento de trabalhadores in-
dustriais da Itália, com suas lutas emergentes. A leitura de 
Tronti apresenta duas proposições. A primeira é que “a re-
siste ̂ncia é primeira em relac ̧ão ao poder e, especificamente, 
que as revoltas da classe trabalhadora precedem e prefigu-
ram os desenvolvimentos subsequentes do capital” (Hardt, 
2014, p. 9). Já a sua segunda proposição nos coloca diante 
do debate sobre tática e estratégia. Na política moderna, in-
cluindo a tradição comunista, coloca-se a “organização polí-
tica numa dialética entre a espontaneidade das massas e a 
direc ̧ão dos líderes”. Enquanto os movimentos assumem as 
pautas parciais e a tática, os líderes assumem as pautas gerais 
e a estratégia. Desde Tronti, Hardt sugere a inversão dessa 
lógica (movimentos = estratégia e líderes = tática). Desse 
modo, de um lado temos a “reivindicac ̧ão das capacidades 
estratégicas coerentes dos movimentos para abordar efetiva-
mente assuntos gerais políticos e sociais”; e do outro lado, 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               9 
 

 

“a proposta de usar (e descartar) as estruturas de lideranc ̧a 
segundo as necessidades presentes e cambiantes da luta” 
(Hardt, 2014, p. 10). Parece, segundo Hardt, que os movi-
mentos, como o que aconteceram em junho, cumprem a 
primeira proposição. A dificuldade está nas lideranças táti-
cas, provisórias, como “contrapoderes potentes” e uma su-
bordinação ao “controle democrático e à vontade dos movi-
mentos”. O “sotaque” dessas proposições e das leituras de 
Michael Hardt nos coloca na tensão entre “poder consti-
tuinte” e “poder constituído”, em um modo de organização 
criativo e duradouro. 

Giuseppe Cocco – no mesmo livro – apresenta que “a 
mudanc ̧a só vem mesmo do poder constituinte, da reno-
vac ̧ão ativa da relac ̧ão da lei com sua fonte: a voz viva do 
povo” (Cocco, 2014, p. 21). Cocco constrói uma oposição 
entre a “força da Lei” e a “Lei da Força”7. Esta precisa ser 
substituída por aquela, mediante a “voz viva do povo”. O 
problema é que “No Brasil, a Lei é – imediatamente – Lei 
da força e a Justic ̧a é – abertamente – uma ‘injustic ̧a’: a Lei 
da Casa Grande aplicada pelo capitão do mato dentro da 
senzala” (Cocco, 2014, p. 21). A saída? Compreender que a 
democracia se sustenta na limitação do poder do estado so-
berano e na ampliação dos poderes da “multidão” – “multi-
plicidade de singularidades que – cooperando entre si – se 
mantém tais, ou seja, radicalmente e horizontalmente de-
mocráticas” (Cocco, 2014, p. 24). Diante da “Lei da Força”, 

 

 
7 A interpretação de Giorgio Agamben é distinta. O ordenamento jurídico se articula em uma 
relação dupla entre a “forma de lei” – “pura vigência sem aplicação”; e a “força-da-lei”, em uma 
aplicação sem vigência. O direito, aqui, é conservado em sua suspensão e posto em sua exceção. 
Para Cocco, a “força da lei” parece ser caracterizada como uma força de garantia da “voz viva do 
povo”. Aqui está a potencialidade do “poder constituinte” em relação ao “poder constituído”.   



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
10               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

a desobediência “constituinte”. A referência de Cocco é o 
teólogo e pastor protestante alemão Dietrich Bonhoeffer. 
Desde interpretações desse autor, ele sintetiza que “A base 
da liberdade e da paz não é a Lei, mas o direito; não a obe-
die ̂ncia mas a desobedie ̂ncia” (Cocco, 2014, p. 24)8. Há 
nessa leitura um elogio ao aparato jurídico-político da lei 
como um fundamento da liberdade e da paz; e a desobedi-
ência como saída para se enfrentar as realidades que podem 
nos transformar em “homem-massa”, cumpridores de or-
dens como Eichmann.  

Antonio Negri também busca realizar uma “genealogia 
do poder constituinte”, interpretando-o como um “conceito 
de uma crise” e com o desejo de “identificar melhor suas 

 

 
8 A relação, no campo da teologia política, entre a obediência e a lei está presente em teólogos como 
o próprio D. Bonhoeffer e em teólogas como Dorothee Sölle (1971). A chave na leitura de Sölle é 
a crítica à ideia de obediência como máxima virtude da vida cristã. O motivo para estas suspeitas 
está na realidade da Segunda Guerra Mundial e o ideal de obediência que estruturava o projeto 
alemão do Terceiro Reich. O problema está posto: como tomar a obediência como uma virtude 
quando os seus efeitos concretos, sua vivência histórica, trazem rastros de assassinato, como o 
holocausto dos judeus pelo Nazismo? A relação de obediência – que pode ser exemplificada na 
interação familiar entre pai e filho – baseia-se numa relação desigual e injusta, para além de uma 
perspectiva não-hierárquica, igualitária. Como ela escreve: “baixou a ditadura das normas e os 
esquemas pré-estabelecidos, a sensibilidade da consciência murcha como a planta sem água; 
inclusive os mais sóbrios cactos não poderiam resistir séculos de semelhante tratamento” (Sölle, 
1971, p. 17). Há, portanto, na perspectiva tradicional de obediência, uma relação guiada por um 
abismo de autoridade que aponta o limite da própria compreensão de liberdade cristã e os seus 
desdobramentos na vivência ética, e possibilita importantes reflexões sobre o fazer político. Em D. 
Bonhoeffer, uma importante análise sobre essa relação está presente no livro A Igreja e a Questão 
Judaica, publicado em 1933 na Alemanha em resposta ao Nazismo. Nesse texto, o autor indica, por 
exemplo, três modos de atuação da Igreja em relação ao Estado: “Primeiro: (como já mencionei), 
questionar o Estado com o caráter legitimador de suas ações, isto é, fazer o Estado responsável por 
aquilo que ele faz. Segundo é o serviço às vítimas da ação do Estado. A Igreja tem a obrigação 
incondicional sobre as vítimas de qualquer ordem social, inclusive se elas não pertencem a 
comunidade cristã. ‘Trabalharemos para o bem de todos’ (Gálatas 6:10). Essas são duas formas em 
que a Igreja, em sua liberdade, conduz a si no interesse de um Estado livre. Em tempos em que as 
leis estão mudando, a Igreja não pode em nenhuma circunstância negligenciar algum desses deveres. 
A terceira possibilidade é de não apenas curar as feridas das vítimas feitas pela roda, mas parar a 
roda ela mesma” (Bonhoeffer, 2009, p. 365).     



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               11 
 

 

características críticas, seu conteúdo negativo, sua essência 
irresolúvel” (Negri, 2015, p. 2; 13). Especificamente, o para-
digma do poder constituinte 

 
é aquele de uma força que irrompe, quebra, interrompe, desfaz 
todo o equilíbrio preexistente e toda continuidade possível. O po-
der constituinte está ligado à ideia de democracia, concebida como 
poder absoluto. Portanto, o conceito de poder constituinte com-
preendido como força que irrompe e se faz expansiva, é um con-
ceito ligado à pré-constituição da totalidade democrática. Pré-for-
madora e imaginária, essa dimensão entra em choque com o cons-
titucionalismo de maneira direta, forte e duradoura. [Uma] luta 
mortal entre democracia e constitucionalismo, entre o poder cons-
tituinte e as teorias e práticas dos limites da democracia (Negri, 
2015, p. 11).   

      

Nesse movimento, o “poder constituinte” se mostra 
como aquele capaz de romper e desfazer marcos (como a lei), 
para refazê-los e recriá-los de outros modos. Como “expres-
são principal da revolução democrática”, como diz Negri, 
esse poder é um elemento de tensão com o “poder constitu-
ído”. O “poder constituinte”, nessa leitura, é o paradigma 
da política. Como escreve Negri mais uma vez: porque “o 
seu processo é metafisicamente qualificado pela necessi-
dade. Não há outro modo de existência da política [...]. O 
poder constituinte atende às condições de definição da po-
lítica porque dela interpreta a determinação criadora e coo-
perativa” (Negri, 2015, p. 346). Aqui está um ponto que me 
interessa neste artigo, para a realização de uma análise crí-
tica.  
 
 

 

 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
12               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

A “potência-do-não” e a ética do “dever ser” 
Ao pensar a relação entre “potência destituinte” com o 

“poder constituído” e o “poder constituinte”, Agamben – 
em O uso dos corpos – diz: “constituinte é a figura do poder 
em que uma potência destituinte é capturada e neutralizada 
a fim de assegurar que ela não possa voltar-se contra o poder 
ou a ordem jurídica como tal, apenas contra determinada 
figura história sua” (Agamben, 2017, p. 299)9. Em síntese, 
pode-se chamar de destituinte: 

 
uma potência capaz de abandonar toda vez as relações teológico-
políticas para que apareça entre seus elementos um contato (no 
sentido de Colli). O contato não é um ponto de tangência nem 
um quid ou uma substância em que os dois elementos se comuni-
cam: ele é definido unicamente por uma ausência de representa-
ção, só por uma cesura. Onde uma relação é destituída e interrom-
pida, seus elementos estarão em contato, pois é mostrada entre eles 
a ausência de qualquer relação. Assim, no momento em que uma 
potência destituinte exibe a nulidade do vínculo que tinha a pre-
tensão de mantê-los juntos, vida nua e poder soberano, anomia e 
nomos, poder constituinte e poder constituído se mostram em con-
tato sem relação nenhuma; por isso mesmo, o que havia sido cin-
dido de si e capturado na exceção – a vida, a anomia, a potência 
anárquica – agora aparece em sua forma livre e não provada (Agam-
ben, 2017, p. 304-305). 
 

A destituição abre o vazio como possibilidade de toda 
possibilidade. Evidenciar o contato – como na “máquina go-
vernamental” – é um exercício provisório para se desvelar o 
funcionamento das antinomias, mas é preciso liberar a 
“vida”, a “anomia”, a “potência anárquica” da captura dos 
dispositivos. Se Giuseppe Cocco, por exemplo, ainda se 

 

 
9 Ver nota nº 5. 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               13 
 

 

sustenta nos paradigmas do direito e da lei, mesmo que 
como “força da lei”, aqui – na potência destituinte – esta-
mos para além dessas bindades10 e antinomias. Como sabe-
mos, a inoperosidade nos abre para a possibilidade de mo-
dos de viver (ethos). Por isso, diretamente, na “ética não há 
lugar para o arrependimento, por isso a única experiência 
ética [...] é ser a (própria) potência, existir a (própria) possi-
bilidade; isto é, expor em toda forma a própria amorfia e em 
todo ato, a própria inatualidade” (Agamben, 2013a, p. 46). 
Aqui, eticamente, para além dos destinos biológicos ou so-
ciais, a inoperosidade nos desafia diante da própria potência 
para fazer nascer formas-de-vida, em que a vida humana se 
mostre como aquela que, “ao tornar inoperosas as obras e 
as funções específicas do ser vivo, as faz, por assim dizer, gi-
rar no vazio e, desse modo, as abre em possibilidades” 
(Agamben, 2017, p. 310). 

Como definição, retomo Agamben. Ele diz que uma 
forma-de-vida é aquela vida humana totalmente retirada das 
tramas do direito, com um uso dos corpos e do mundo 
nunca apropriados e cooptados pelos dispositivos de poder. 
Quando os dispositivos são desativados, a potência se torna 
forma-de-vida, uma vida destituinte (Agamben, 2014, p. 11; 
309). Uma vida distante dos destinos éticos, da essência ou 
do ser, da tarefa histórica a se realizar rumo a um horizonte 
de plenitude. Uma vida não transformada em propriedade, 
nunca dada a ser posse. Uma vida na imanência do comum, 
aberta, uma radical possibilidade de deixar-se atravessar pe-
las “paixões alegres” – nas boas provocações de Espinosa – 

 

 
10 Sobre esse conceito, cf. Souza (2020). 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
14               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

para uma vida na ineficiência, na ineficácia. Um corpo ca-
paz de libertar as inoperosidades presas na política, na arte, 
na ética. É isso que, segundo Agamben, o ser humano pode 
considerar como máximo bem: “uma alegria nascida disso 
(desse desativar), de que o homem contempla a si mesmo e 
a própria potência de agir” (Agamben, 2017, p. 310). A par-
tir daqui, da inoperosidade, podemos pensar na abertura de 
novos caminhos políticos? Esse é o problema final apresen-
tado por Daniel Nascimento ao analisar o conceito de ino-
perosidade na obra do nosso autor de referência, especial-
mente o Reino e glória. 

Na sequência desse raciocínio, em Opus Dei, Agamben 
busca fazer uma arqueologia não da liturgia no seu aspecto 
glorioso, mas na sua operacionalidade e “efetualidade”, nos 
sacerdotes, relacionando-a – a partir do conceito de ofício – 
com o “modo como a modernidade pensou tanto a sua on-
tologia quanto sua ética, tanto sua política quanto sua eco-
nomia” (Agamben, 2013b, p. 8). No fundo, a questão aqui 
colocada é compreender que “o problema da filosofia que 
vem é aquele de pensar uma ontologia para além da opera-
tividade e do comando e uma ética e uma política inteira-
mente liberadas dos conceitos de dever e vontade” (Agam-
ben, 2013b, p. 132). Uma ética e uma políticas que estejam 
fora da eficiência. Como isso se estrutura no pensamento 
de Agamben?  

Se pensarmos que liturgia tem em sua origem, na Gré-
cia Clássica, a palavra leitourgia (laos, povo; ergon, obra), a sua 
noção é de “obra pública” – “a obrigação que a cidade im-
põe aos cidadãos possuidores de certa renda de prover a 
uma série de prestações de interesse comum” (Agamben, 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               15 
 

 

2013b, p. 13). Em Hebreus, a liturgia ganha um caráter sa-
cerdotal, numa “teologia do sacerdócio de Cristo”. Aqui, 
“Cristo coincide sem resíduos com sua liturgia – é essenci-
almente liturgia – e justamente essa coincidência confere a 
ele sua incomparável eficácia” (Agamben, 2013b, p. 19). O 
sacrifício de Cristo é último e impossível de se repetir, em 
uma perspectiva distinta aos sacrifícios narrados no livro de 
Levítico. Na tradição cristã esse processo ganha acentos na 
Epístola de Clemente aos Coríntios, em que a liturgia tam-
bém se assume como um ministério, uma tarefa não só irre-
petível de Cristo para ser compreendida como algo dos bis-
pos e presbíteros numa recordação e renovação do sacrifício 
de Cristo. Desse modo, identificamos o ato litúrgico – “com-
preendido como opus Dei – mistério e ministério, de fazer 
coincidir, assim, a liturgia como ato soteriológico eficaz, e a 
liturgia como serviço comunitário dos clérigos, o opus opera-
tum e o opus operantes Ecclesiae (Agamben, 2013b, p. 30). Por 
que isso nos interessa aqui? Em síntese, essa compreensão 
de Agamben resgata na teologia que a eficácia dos sacramen-
tos não necessita da intenção de quem executa tal atividade, 
mas isso depende apenas do mistério da economia trinitária. 
Desse modo, aqui, “na liturgia cristã, o liame ético entre su-
jeito e ação se rompe. E o agente da ação e a ação mesma se 
desligam” (Catenaci, 2017, p. 100). Como se resolverá essa 
relação entre o ser e a ação, ser e práxis? A saída vem a seguir 
a partir das vinculações entre efeito e ofício. 

Odo Casel aprofunda essas leituras sobre a liturgia. 
Junto ao Movimento Litúrgico Católico, há a compreensão 
da centralidade do mistério na teologia. A escolha por esse 
caminho é um ato contra “a dessacralização e a 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
16               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

racionalização do mundo que define a idade moderna” 
(Agamben, 2013b, p. 40). Se o mistério assume a centrali-
dade na reflexão teológica, a liturgia é colocada no centro 
da vivência eclesial. Desse modo, “a Igreja é como uma co-
munidade política (Casel se serve da expressão ‘comunidade 
cultual’), que se realiza plenamente só no cumprimento de 
uma ação especial que é a liturgia” (Agamben, 2013b, p. 44). 
O mistério aqui, como indica um dos capítulos do livro 
Opus Dei, se transforma em efeito. A paixão de Cristo não é 
apenas representada, mas ao ser recordada realiza os seus 
efeitos, em que effectus denomina “essa unidade efetual de 
imagem e presença no mistério litúrgico, no qual a presença 
é real em sua operatividade” (Agamben, 2013b, p. 49). O 
ser é na sua efetualidade. Liturgia e ontologia estão vincula-
das. Se antes estávamos na distinção entre ser e práxis, ou 
numa linguagem aristotélica, entre ato e potência, agora “o 
mistério da liturgia coincide, assim, integralmente, com o mistério 
da operatividade [...], [numa] passagem da energeia para a efe-
tualidade” (Agamben, 2013b, p. 63). 

O efeito nos coloca diante do ofício, um conceito cice-
roniano retomado por Ambrósio. Nessa abordagem, temos 
que no officium – do mundo latino de Varrão – “o sacerdote 
tem o dever de ser o que é, e na justa medida em que deve 
ser. Diríamos que o sacerdote – isto é, um sujeito cujo ser é 
um serviço a ser colocado em obra –, é desde este ângulo 
uma liturgia em si” (Catenaci, 2017, p. 103-104). O officium 
é – para Agamben – o que torna a vida governável (Agamben, 
2013b, p. 82). O dever ser do sacerdote o coloca em um pa-
radigma do comando (gerere – “uma função pública de 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               17 
 

 

governo”11). Tanto na prática litúrgica ou diante de uma or-
dem – no caso do imperador – “a transformação do ser em 
dever ser e a consequente introdução do dever como con-
ceito fundamental da ética. [...] O sacerdote deve realizar seu 
ofício enquanto é sacerdote e é sacerdote enquanto realiza 
seu ofício” (Agamben, 2013b, p. 93). O sujeito ao se identi-
ficar como tal, se assume e se reconhece como um sujeito 
(sacerdote), mas ao fazer isso também se sujeita a um dever 
ser (a eficiência de realizar seu ofício). Tanto em Kant, em 
Aristóteles e nos escolásticos medievais (Tomás de Aquino, 
por exemplo), há essa problemática ética que organiza a fi-
losofia ocidental. Por isso, Agamben realiza “uma denúncia 
da ontologia moderna, do triunfo do agir e do fazer sobre o 
âmbito do ser, do triunfo do ato sobre a potência” (Nasci-
mento, 2018, p. 267). Como possibilitar a saída do “sujeito” 
dessa eficácia ética do dever e da necessidade política do go-
verno?  

Uma possível resposta aparece no texto intitulado A po-
tência do pensamento. Nele, Agamben enuncia uma pergunta 
que será respondida a partir das noções de potência (dyna-
mis) e de ato (energeia) em Aristóteles. A questão central 
nesse texto é: “o que queremos dizer quando dizemos: ‘eu 
posso, eu não posso?’” (Agamben, 2015, p. 243). Agamben 
retoma alguns conceitos centrais na obra aristotélica. A par-
tir do texto De anima, apresenta a leitura realizada pelo filó-
sofo grego sobre a ideia de “faculdade”, evidenciando que a 
“doutrina aristotélica da potência contém uma arqueologia 
da subjetividade, [...] o modo como o problema do sujeito 

 

 
11 Para ampliar o sentido desse conceito, ver Agamben (2013b, p. 90).   



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
18               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

se anuncia a um pensamento que não tem ainda essa noção” 
(Agamben, 2015, p. 245). Assim, dynamis “significa tanto po-
tência como possibilidade”, incluindo uma possibilidade do 
não, uma impotência dentro da própria potência, um poder 
não. A partir da ideia de privação (hexis), Agamben busca 
compreender que a potência é definida “pela possibilidade 
de seu não-exercício”, como o arquiteto que é “potente na 
medida em que pode não construir, e o tocador de cítara o 
é porque, ao contrário daquele que é dito potente só em 
sentido genérico e que simplesmente não pode tocar cítara, 
pode não-tocar cítara” (Agamben, 2015, p. 246). Assim, 
Agamben sinaliza as ambiguidades na noção de potência, 
em que toda potência é impotência, como ele escreve a par-
tir da obra Metafísica de Aristóteles:  

 
podemos então dizer que o homem é o vivente que existe de modo 
eminente na dimensão da potência, do poder e do poder não. 
Toda potência humana é, cooriginariamente, impotência; todo po-
der-ser ou fazer está, para o homem, constitutivamente em relação 
com sua privação. [...] O homem é o animal que pode a própria im-
potência. A grandeza da sua potência é medida pelo abismo de sua 
impotência (Agamben, 2015, p. 250).     

   

Se a potência é também impotência, um “poder não”, 
o desafio é analisar os a política dentro dos olhares da inu-
tilidade, da inoperosidade e da descriação. Algo fora do “de-
ver ser” do ofício. Mas antes é importante compreendermos 
as referências nessa interpretação feita no texto A potência 
do pensamento. A leitura que Agamben fará de Aristóteles é 
mediada por Averroes que, junto a Al Kindi, Al Farabi e 
Avicena, é um dos filósofos árabe-islâmicos, os chamados de 
falasifa. O trabalho desses pensadores é – entre os séculos 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               19 
 

 

IX, X, XI – ler, traduzir e comentar diferentes obras de Pla-
tão e de Aristóteles; algo que no ocidente só se iniciará no 
século XII. Averroes, especialmente, se dedica a produzir co-
mentários sobre o “problema do pensamento em potência”. 
Quem faz essa vinculação, entre Agamben e Averroes, é Ro-
drigo Bolton. Segundo ele, o interesse de Agamben pela in-
terpretação desse filósofo árabe-islâmico é “dar lugar a uma 
nova leitura de Aristóteles que já não situe o ato sobre a 
potência, senão que salve a potência em sua própria e ino-
perosa consistência” (Bolton, 2008, p. 1). Essa aproximação 
é fundamental, porque a biopolítica ocidental se funda 
numa matriz ontológica que se baseia na valorização do ato 
sobre a potência. Aqui, por exemplo, está a referência para 
a relação entre “poder constituinte” e “poder constituído”: 
o primeiro é compreendido em sua potência e o segundo 
em sua efetualidade como ato e realização (Bolton, 2008, p. 
2). 

Numa interpretação mais “tradicional” do pensamento 
de Aristóteles, temos – segundo Agamben – que a determi-
nação aristotélica da obra do humano implica em duas teses 
sobre a política: “1) [ela] se define em relação a um érgon, a 
política é política da operatividade e não da inoperosidade, 
do ato e não da potência; 2) este érgon, porém, em última 
análise, ‘uma certa vida’, que se define em primeiro lugar 
através da exclusão do simples fato de viver, da vida nua” 
(Agamben, 2015, p. 324). Como desdobramento, Agamben 
apresenta que o legado aristotélico para o ocidente é “apo-
rético”, porque liga o destino da política a uma obra e a sua 
única determinação é biopolítica, pois se baseia em uma di-
visão e uma articulação da zoé, em que o político é extraído 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
20               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

“do ser vivo através da exclusão de uma parte de sua ativi-
dade vital como impolítica (Agamben, 2015, p. 324). Volta-
mos ao dilema entre zóe e bíos, vida natural e vida politica-
mente qualificada, à relação entre soberania e biopolítica, 
que existem de maneira coexistentes. Diante dessa análise, 
Rodrigo Bolton levanta um problema: “é possível uma nova 
leitura da dita ontologia que tenha como consequência já 
não a operatividade, mas a inoperosidade da política e, por-
tanto, a possibilidade de uma política além da sua matriz 
biopolítica?” (Bolton, 2008, p. 3). Aqui aparece Averroes e 
o seu conceito de “intelecto em potência”, como “fio secreto 
do moderno”.  

Para Averroes, “o intelecto é, em certo modo, uma po-
tência passiva, e é algo que não experimenta mudança, por-
que nem é corpo, nem uma potência em um corpo” (citado 
em Bolton, 2008, p. 3-4). O pensamento é potência, pura 
capacidade e possibilidade. O problema colocado aqui é a 
forma do pensamento, o que pode limitá-lo, governá-lo. O 
pensamento como “potência passiva” não se esgota na 
forma que recebe e permanece como “paixão absoluta”, 
sempre sobrevivendo à própria forma. Assim, o pensamento 
pode o que é (forma) e pode-não o que é (Bolton, 2008, p. 5). 
Para seguirmos um pouco mais nessa interpretação, é pre-
ciso nos aproximarmos de um problema que provoca a re-
flexão de Averroes: como se dá o processo de aquisição do 
conhecimento, passando de um intelecto passivo para um in-
telecto adquirido? Segundo Arthur de Lima, esse processo 
acontece devido a uma articulação entre três pontos centrais 
em Averroes: o intelecto agente, o intelecto possível (material) e 
o humano. As participações se dão desse modo: o “agente” 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               21 
 

 

tem “a capacidade de tornar em ato os inteligíveis em 
pote ̂ncia no intelecto material”; o possível “recebe as in-
tenc ̧ões das almas humanas, tornando-se parte na compo-
sic ̧ão dos inteligíveis em pote ̂ncia, como um diáfano”; e o 
humano, cujo papel nesta relac ̧ão adquire a centralidade de 
ser o ‘motor’ dos intelectos separados, guiando a aquisic ̧ão 
do conhecimento através da produc ̧ão das intenc ̧ões” (Lima, 
2016, p. 113).   

Essa retomada é apenas um breve “lampejo” da com-
preensão do intelecto para Averroes. Um modo de situar o 
leitor em seu pensamento. O que me interessa é saber das 
“torções” e das releituras, desenvolvidas por Agamben, nes-
ses conceitos. Foco no “intelecto material” (“intelecto possí-
vel”). Essa noção tem a referência no diáfano assumido como 
exemplo de um “termo médio” em Aristóteles, em sua teoria 
das cores. Como uma substância, o diáfano não é visível por 
si só – é uma transparência, apresentando-se em dois estados 
diferentes: “um que está em potência, expresso na ‘obscuri-
dade’; e o outro que, quando a ‘luz’ faz possível a aparição 
das cores, está em ato” (Bolton, 2008, p. 5-6). O “intelecto 
possível” é – no plano do pensamento – semelhante ao diá-
fano, uma pura capacidade de receber forma e, como subs-
tância, uma potência passiva que não tem uma obra precisa 
a realizar (Bolton, 2008, p. 6).  

Agamben se aproximará dessa interpretação em suas 
reflexões sobre a infância e a linguagem. A sua tese é que a 
criança é o paradigma de uma vida que é “absolutamente 
inseparável da sua própria forma, uma absoluta forma-de-
vida sem resto”. Significa, então, dizer, que a criança “nunca 
é vida nua, que nunca é possível de isolar em uma criança 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
22               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

algo como a vida nua e a vida biológica” (Agamben, 2012, 
p. 31). Se retomarmos as discussões da introdução deste ar-
tigo, veremos uma política que desde a sua origem se sus-
tenta na diferenciação zoé e bíos. A criança desativa essa ló-
gica ao se apegar “tão de perto a sua própria vida fisiológica 
que ele se torna indiscernível dela mesma” (Agamben, 2012, 
p. 31). Falamos de uma vida em “absoluta imanência” que 
“se move e vive” (Agamben, 2012, p. 32). Ao ser assim, a 
infância constitui o próprio ser potencial da linguagem, “en-
tre a língua e o discurso, entre o significante e o significado, 
entre o animal e o humano, ali se situa um umbral sem 
fundo que não seria um ‘fundamento negativo’, mas a pró-
pria potência humana enquanto tal” (Bolton, 2008, p. 7). 
Desse modo, a pergunta, por exemplo, “existe linguagem?”, 
refere-se à própria experiência da potência de falar (e a im-
potência); ou ao próprio “intelecto em potência” – como 
diria Averroes – sendo como o diáfano, a possibilidade de 
toda possibilidade (Bolton, 2008, p. 8). Aqui está a potência 
do pensamento que se vincula à destituição. A potência pas-
siva de Averroes abre a possibilidade para se compreender a 
destituição como essa transparência com a capacidade de re-
ceber qualquer cor, sem se deixar sujeitar na ética do “dever-
ser”, em que “ser” e “práxis” se confundem na operatividade 
e efeito. Não há obra a se realizar. 

Essa leitura pode nos aproximar de um modo de vida 
como o de Bartleby, figura importante do livro de Herman 
Melville. Giorgio Agamben se interessa muito por essa per-
sonagem. Primeiro em seu texto A comunidade que vem 
(1990) e depois em Bartleby, ou da contingência (1993). Como 
Bloom, e também próximo a ele, temos aqui outra figura 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               23 
 

 

emblemática no pensamento de nosso filósofo italiano. No 
texto de Melville, quando se fala pela primeira vez nessa per-
sonagem, o narrador usa a palavra “espantado”. Quando 
conta a primeira vez que o encontrou, as palavras são: “em 
reação ao meu anúncio, um estático jovem postou-se numa 
manhã à entrada do escritório, cuja porta estava aberta por 
ser verão. Vejo ainda aquela figura – palidamente asseada, 
lastimosamente respeitável, incuravelmente desolada! Era 
Bartleby” (Melville, 2015, p. 66). O comportamento dessa 
personagem mesclava o exemplo de escrivão e a negação em 
relação à lógica do trabalho. No início, “Bartleby fazia uma 
quantidade extraordinária de cópias. Como se há muito fa-
minto por algo para se copiar, ele parecia se empanturrar 
com os meus documentos [...]. Mas ele escrevia silenciosa, 
apagada, mecanicamente” (Agamben, 2015, p. 67). Nada 
mais estranho do que Bartleby. Nada mais fora do comum 
do que Bartleby. Quando se tinha a ordem: “‘as cópias, as 
cópias’, disse eu, apressado. ‘Vamos conferi-las. Tome...’, e 
lhe estendi a quarta das cópias”; a resposta que espanta: 
“‘Preferiria não’, disse, desaparecendo lentamente atrás do 
biombo” (Melville, 2015, p. 69).  

A fala de Bartleby é um gesto que não está inserido na 
lógica do cotidiano do mundo do trabalho e do dever ser. A 
forma-de-vida como a de Bartleby desloca o ordenamento da 
eficácia e produtividade, algo que provoca uma ruptura na 
vida do narrador, que não tem a agitação e o desequilíbrio 
de Turkey, nem o nervosismo e a irritação de Nippers – ou-
tros colegas do escritório. Há um tanto de potência-impo-
tência em suas palavras, um poder tornar-se impotente: sa-
ber fazer e escolher por fazer não. Aqui está uma pura 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
24               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

possibilidade, pura potência, colocando-se em uma forma-
de-vida que desloca e inquieta pela “perda de referência” 
(Agamben, 2015, p. 29). Tem-se, assim, “no limiar entre ser 
e não ser”, “entre palavra e coisa”, não o “abismo incolor do 
nada, mas a espiral luminosa do possível” (Agamben, 2015, 
p. 32). Ao suspender o dever – colocando em questão a ur-
gência e a referência da produtividade – há algo de contin-
gente, aquilo que embaralha a relação entre fazer e fazer não. 
A sua renúncia à cópia é, pois, um “law-copist, um escriba 
em sentido evangélico, e o seu renunciar à cópia é também 
renunciar à Lei, um libertar-se da ‘antiguidade da letra’” 
(Agamben, 2015, p. 153). A experiência da escrita, por 
exemplo, pode ser uma impotência poética. Na tradição 
árabe, diz Agamben, “o intelecto agente tem a forma de um 
anjo, cujo nome é Qalam, ou seja, Pena, e cujo lugar é uma 
potência imperscrutável” (Agamben, 2013, p. 41). Bartleby 
é esse escrivão que não deixa de escrever, mas “prefere não”, 
é “a figura extrema desse anjo, que não escreve nada além 
da sua potência de não escrever” (Agamben, 2013, p. 41).  
 
A paixão na política  

Há uma palavra que ainda precisa ser vinculada à potên-
cia destituinte: a paixão. Manuel Moyano escreve sobre esse 
assunto desde Agamben. Para aprofundarmos esse conceito, 
é necessária uma aproximação com uma outra noção tão im-
portante: a ingovernabilidade. Moyano sinaliza que esse 
conceito é compreendido entre uma tensão que define duas 
formas do fazer político. De um lado, uma forma de consti-
tuição do corpo político e do outro uma técnica de governo 
(Moyano, 2017, p. 73). Agamben aborda essa questão – em 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               25 
 

 

diálogo crítico com M. Foucault – em O uso dos corpos. O 
ingovernável “se situa além tanto dos estados de dominação 
quanto das relações de poder” (Agamben, 2017, p. 133). 
Essa prática, segundo Moyano, é o apaixonamento: “Essa pai-
xão, e não propriamente as paixões concretas, mas a capaci-
dade de apaixonar-se, é o verdadeiro ingovernável” (Mo-
yano, 2017, p. 73). Nessa perspectiva, o “ingovernável de-
mocrático” é, portanto, uma prática política que colocada 
para além do sujeito, “situada no ponto onde o sujeito (é) 
falta de si mesmo, o a-demos de todo o demos”, uma demo-
cracia baseada no “povo que falta” (Moyano, 2017, p. 73). 
Se aproximarmos essas perspectivas com aquelas apresenta-
das por Espinosa, veremos a paixão (ou afeto), como “as afec-
ções do corpo, pelas quais sua potência de agir é aumentada 
ou diminuída, estimulada ou refreada, e, ao mesmo tempo, 
as ideias dessas afecc ̧ões” (Espinosa, 2009, p. 163), corpos 
que são afetados e afetam – com paixões alegres e paixões 
tristes, que aumentam ou diminuem a capacidade de agir. 

Paixões do corpo, no corpo, na relação entre corpos. 
Paixão pelo que falta, não com a melancolia de quem per-
deu algo, mas com a possibilidade no tempo-de-agora. Pai-
xão como deslocamento, como devir, como deixar-se arras-
tar (e também arrastar). Falo de paixões ingovernáveis, fora 
das técnicas de governo e do aparato do estado de direito. 
É, pois, um “apaixonar-se pela própria vida que vivemos, por 
essa vida impossível de se reduzir a suas obras ou aos seus 
autores” (Moyano, 2017, p. 73). Paixão e destituição seguem 
juntas. Para esse diálogo, trago um texto escrito por Jul Pa-
gul, Poéticas públicas. Esse artigo é uma narrativa de junho 
de 2013 a partir de Brasília e suas experiências 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
26               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

“microafetivas vividas”, os encontros do seu corpo, seus de-
sejos inquietos. Pagul escreve uma “carta para seu amante, 
que havia trocado justo naquele ano a militância nas ruas, 
por um confortável gabinete” (Pagul, 2014, p. 54).  

Abaixo, trago essa carta na íntegra: 
 
Quando o gás lacrimoge ̂neo temperou a manifestac ̧ão eu nem de-
saguei, ou ardi. Talvez sim tivesse molhada de dor, mas depois de 
ti sigo anestesiada. Por dentro não sinto mais nada além do desejo 
que parem as bombas e eu esquec ̧a. 
Mas, esta ferida não cicatriza. Vou tateando o desprezo, a mais letal 
de todas as armas. Prefiro as máscaras nas faces do que no corac ̧ão, 
que nem esta que te tapa a coragem. O teu cordão de isolamento 
que me limita. O teu ordenamento cruel, a tua vida (agora) é de 
gabinete, cacete... Vai por o paletó e canetar uma bomba qual-
quer... 
Espero ainda o efeito moral da sua escolha nesta trincheira, passar. 
Corro, berro é quase morte. Me aproximo de alguém, de alguma, 
do grupo, das palavras, dos sonhos, do ideal na tentativa de um 
gole de sorte. Eta golpe cruel descumprir o humano, o fluido... ah, 
o teu amor ao poder é de atic ̧ar os cacetetes! Ao invés, dos nossos 
inúmeros boquetes! Das suas repartic ̧ões o poder do amor apo-
drece. 
Revista tudo o que resta de privado, de resguardo, de refúgio es-
cancara a fedentina (não aquela dos fluidos do nosso sexo, nos 
lenc ̧óis gozados, sangrentos, mijados, babados de amor...porque 
sexo bom é o que escancara a selvageria) O cheiro agora é de 
medo... de viver, do azar que emudece, da brochada diante do seu 
poder. 
O teu poder organizado no conchavo do choque e pesadelo. A tua 
moeda é toque de recolher que não me faz valer, e voce ̂ ainda vem 
falar em auto-se-comer?! Te fuder! A tua hipocrisia camburão da 
minha transpare ̂ncia. A tua covardia é mordac ̧a que tortura o P2P 
e qualquer liberdade de expressão! 
A bala de borracha que você nem disfarc ̧a. E ainda seduz querendo 
que ache grac ̧a, do tal diálogo que voce ̂ guardou pro auditório, mas 
esqueceu quando o sol amanheceu... e eu ali já descartada e nem 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               27 
 

 

sequer paga. Ah, suma! Que desta avenida seus soldados vitimados 
por esta sedenta forc ̧a de mais patriarcado são desalmados pra que 
sua foto esteja apropriada no noticiário. 
E tudo segue controlado, manipulado... Meu corac ̧ão na esquina, 
se rebela desta sina. Meu ventre selvagem desmascarou seus disfar-
ces. E nas ruas onde desfilas tua crueldade, lavarei com riso no 
carnaval, levarei a dor como estandarte. Aprendi a sobreviver pra 
ver, bem viva um novo amor vencer. De- samor, desarmar-te. Sem 
vínculos, reversos. Migro pras barricadas do amor vivo... Luto, ou 
o mundo novo! (Pagul, 2014, p. 55).    

      

Essa carta sintetiza as dinâmicas entre política, sexuali-
dade e economia. Corpo. Desejo. Limite. Cordões do es-
tado e as lógicas de captura. Na cama, no gabinete, nas rela-
ções de governo. Amor ao poder – como “máquina” e dis-
positivo – de “atiçar os cacetes”. Ereção como força. Cacete 
como símbolo “constituído”. Caneta. Bomba. Gabinete. 
Antes, o sexo selvagem das práticas e buscas de prazer – for-
mas de vida em “fluidificação do poder” e estratégias para 
enfrentar a rigidez do “poder social”. Agora resta o “cheiro 
do medo”, medo “de viver, do azar que emudece, da bro-
chada diante do seu poder”. Mas não acaba aqui. O encon-
tro do corpo pode ir para além – na “tomada das ruas, com 
arte urbana, berros e uivos pelas esquinas” (Pagul, 2014, p. 
55-56). “Migro pras barricadas do amor vivo... Luto, ou o 
mundo vivo”. Potência de agir aumentada. “E nas ruas onde 
desfilas tua crueldade, lavarei com riso no carnaval”.  

Como sabemos, a inoperosidade procura desativar o 
dispositivo da máquina governamental. É desvelar, a partir 
de um fazer não-produtivo, o vazio que está no centro do 
estado moderno. No entanto, esses “vazios” não estão ape-
nas no âmbito do estado, mas se mostram em distintas 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
28               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

dimensões da vida – como na sexualidade. Estado e sexuali-
dade bem articulados. Paul B. Preciado, quando fala da con-
trassexualidade, entende que não se resiste à produção dis-
ciplinar da sexualidade nas sociedades liberais como uma 
luta contra a proibição – “como aquela proposta pelos mo-
vimentos de liberação sexual antirepressivos dos anos se-
tenta”. Mas, sim, “a contraprodutividade, isto é, a produção 
de formas de prazer-saber alternativas à sexualidade mo-
derna” (Preciado, 2014, p. 22). A contrassexualidade é, por-
tanto, uma contraprodutividade que suspende o sistema de 
sexo/gênero, com novos e outros usos do corpo, como “cor-
pos falantes”, em novos e outros modos de “prazer-saber”. 
Temos conexões entre política, sexualidade, religião e eco-
nomia. Por agora, me interessa sinalizar, simplesmente, as 
possibilidades de modos de viver e existir para além da di-
nâmica produtiva da modernidade, centrada no trabalho e 
na governança da vida em suas mais distintas dimensões. 
Assim, estaríamos numa sexualidade inoperosa diante do 
sistema de sexo/gênero, uma política inoperosa diante de 
uma democracia consensual e gloriosa. Entre os polos proi-
bição/resistência, o rompimento do próprio esquema, não 
uma resistência dentro dos seus marcos e clausuras binárias 
e excludentes. Como diz Jul Pagul: “meu ventre selvagem 
desmascarou seus disfarces” (Pagul, 2014, p. 55). 

Estamos, portanto, diante de uma política cheia de ero-
tismo (e risco), como provocou Tatiana Roque (2018). Eró-
tico como o momento de irrupção, em que tudo aquilo “que 
estava relegado ao plano do íntimo, do privado, da interio-
ridade ou do ‘subjetivo’ – afeto, delicadeza, cuidado, histeria 
ou sofrimento – adentra a arena pública” (Roque, 2018, p. 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               29 
 

 

14-15). Afetos “incontornáveis” e “irresistíveis” na política. 
O erotismo como “processos de cura”, um prazer de estar-
mos juntas entre mulheres” – diz Tatiana Roque. A carta de 
Jul Pagul nasceu nas ruas de junho numa aliança de mulhe-
res e se desdobrou em práticas de escrita e intervenção nas 
ruas, no “sentido de romper com as amarras institucionais, 
que direta ou indiretamente acionavam bombas que nos au-
todestruíam” (Pagul, 2014, p. 56). Nessa perspectiva, ainda 
nos diz Tatiana Roque: “modos de existência são políticos e 
a grande política não vai mudar sem incorporar as questões 
mais íntimas da vida” (Roque, 2018, p. 16). Por isso, nas 
paixões ingovernáveis, os corpos são deslocados e se deslo-
cam para além das práticas de sujeição e captura. Embora 
elas sigam firmes em suas tentativas de controle e regulação. 

 
Considerações finais 

Para encerrar, como uma síntese, compreendo que a 
potência destituinte é assumida como “potência-do-não”. Ela 
não é uma mera paralisia, mas a “conservação dessa ‘potên-
cia-do-não’ quando passamos ao ato” (Moyano, 2017, p. 73). 
Aqui está a sutileza que nos ajuda nas leituras sobre a polí-
tica. Ao pensarmos em destituição, falamos numa “potência 
passiva” – como vimos em Averroes, uma “capacidade de 
recepção” que se conserva na realização de qualquer ato e 
operatividade. Por isso, “ela descompleta e corrói qualquer 
obra (seja artística, cientifica, política ou amorosa). Na ero-
são das obras, não apenas está radicada a sua potência, mas 
também, precisamente, a inoperosidade” (Moyano, 2017, p. 
73-74). Ou nas palavras do Comitê Invisível: “não temos 
programa, soluções à venda. Destituir, em latim, é também 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
30               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

decepcionar. Todas as esperas estão por decepcionar” (Co-
mitê Invisível, 2017, p. 152). 

Como vimos, este artigo investigou o significado de 
“potência destituinte” em Giorgio Agamben, desde a sua lei-
tura aristotélica – com os “olhos de Averroes”. Aqui encon-
tramos um outro modo de ver e de agir politicamente, um 
“pensar o impensado” para aumentar, como na infância, a 
potência de agir (e agir não). Optei, na escrita, por um cami-
nho teórico que resgatou as noções de “poder constituinte” 
e “poder constituído” a partir de Bruno Cava, Giuseppe 
Cocco, Michael Hardt e Antonio Negri. No entanto, a esco-
lha foi para me colocar em outra direção. A noção de desti-
tuição nos colocou diante de um poder não que acompanha 
todo ato. Uma potência impotente e inoperosa que se man-
tém nas revoltas – como no exemplo de Pagul. É como se 
nos liberássemos da urgência operativa da eficiência, pois o 
agir tem a sua potência do não.  

Na destituição nos encontramos no desconforto e no 
incômodo diante das perguntas mais pragmáticas da mobi-
lização política. No entanto, a inquietação importante e fun-
damental deste trabalho é, numa retomada das palavras de 
Rodrigo Bolton, “como pensar uma política radicalmente 
profana, que não atenda nem a soberania nem a economia, 
senão uma política de uso?” (2017). Como criar formas-de-
vida que nos coloquem para além da captura na soberania e 
exceção de um estado que produz vida nua – uma vida sa-
grada que não pode ser sacrificada, mas pode ser morta? 
Como assumir a vida sem a “biopolítica da sobrevivência”, 
a exceção que vira regra em todo campo e uma racionalidade 
neoliberal que a tudo quer abarcar, incluindo o desejo e a 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               31 
 

 

imaginação? Se cairmos, nessas respostas, na dinâmica cons-
tituinte – em uma herança da Revolução Francesa, como 
aponta o Comitê Invisível (2017, p. 91) –, seguiremos “o 
desejo de mudar tudo e o desejo de que nada mude”, “são 
apenas algumas linhas e modificações simbólicas”. Nessa ló-
gica, “enquanto se discute as palavras, enquanto a revolução 
se formula na linguagem do direito e da lei, as vias de sua 
neutralização já são conhecidas e banalizadas” (Comitê Invi-
sível, 2017, p. 92). A rebeldia já foi capturada na política do 
bando, foi neutralizada e a paixão foi governada. 

 
 
 
 

Abstract: This article aims to investigate the meaning of “destitute power,” a 
concept unveiled in Giorgio Agamben’s work, especially in its relation to the 
Homo Sacer project, initiated in 1995. For this exercise, the text will briefly 
analyze the notions of “constituent power” and “constituted power,” based 
on Bruno Cava, Giuseppe Cocco, Michael Hardt, and Antonio Negri. In a 
second part, the study focuses on the issue of office, present in Giorgio 
Agamben’s work Opus Dei, and the tensions between the ethics of “ought to 
be” and the “power-of-not.” Finally, based on this approach, the text ends as 
an essay on thought, in the search for new uses of politics and a reading of 
passion, with reference to the thought of this Italian philosopher and its 
conceptual uses carried out by Manuel Moyano. 
 
Keywords: Inoperativeness, constituent power, political philosophy, June 
2013; destituent power. 

 

 

 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
32               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia 
teológica da economia e do governo. São Paulo: Boitempo, 
[2007] 2011. 

AGAMBEN, Giorgio. Teología y lenguaje: del poder de Dios 
al juego de los niños. Buenos Aires (Argentina): Editora Las 
cuarenta, [2012] 2012. 

AGAMBEN, Giorgio. A comunidade que vem. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, [1990] 2013a. 

AGAMBEN, Giorgio. Opus Dei: arqueologia do ofício. São 
Paulo: Boitempo, [2012] 2013b. 

AGAMBEN, Giorgio. A potência do pensamento: ensaios e 
conferências. Belo Horizonte: Autêntica Editora, [2005] 
2015. 

AGAMBEN, Giorgio. Bartleby, ou da contingência. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, [1993] 2015. 

AGAMBEN, Giorgio. O uso dos corpos. São Paulo: Boitempo, 
[2014] 2017. 

BOLTON, Rodrigo. Potencia pasiva. Giorgio Agamben 
lector de Averroes. Red de investigadores de biopolítica. 2008. 

BOLTON, Rodrigo. Políticas de la interrupción. Giorgio 
Agamben y los umbrales de la biopolítica. Ponencia 
presentada en las Jornadas de Derecho Constitucional 
organizadas por el Centro de Estudiantes de la Universidad 
de Chile (Agosto/2010). 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               33 
 

 

BOLTON, Rodrigo. O impensado como potência e a 
desativação das máquinas de poder. Cadernos IHU Ideias, v. 
15, n. 258, 2017. 

CATENACI, Giovanni. “Opus dei: arqueologia do ofício” – 
para compreender as assinaturas teológicas da ética no 
ocidente. In: RIBEIRO, Claudio de Oliveira (org.). Giorgio 
Agamben em foco. Curitiba: Editora Prismas, 2017. p. 95-114. 

CAVA, Bruno. A Multidão foi ao Deserto. São Paulo: 
Annablume, 2013. 

COCCO, Giuseppe. A dança dos vagalumes. In: CAVA, 
Bruno; COCCO, Giuseppe (org.). Amanhã vai ser maior: o 
levante da multidão no ano que não terminou. São Paulo: 
Annablume, 2014. p. 11-34. 

COMITÊ INVISÍVEL. Motim e destituição agora. São Paulo: 
N-1 edições, 2017. 

CORREA, Murilo Duarte Costa. Filosofia Black Bloc. Rio de 
Janeiro: Circuito, 2020.  

DECOTHÉ JR., Joel. Porque o poder precisa da glória: uma 
sinopse da genealogia teológica da economia e do governo de 
Giorgio Agamben. Philósophos - Revista de Filosofia, Goiânia, 
v. 24, n. 1, p. 151-193, 2019.  

ESPINOSA. Ética. Belo Horizonte: Autêntica, 2009.  

HARDT, Michael. Prefácio – Junho maldito. In: CAVA, 
Bruno; COCCO, Giuseppe (org.). Amanhã vai ser maior: o 
levante da multidão no ano que não terminou. São Paulo: 



DANIEL SANTOS SOUZA 
 

 
34               PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025. 
 

 

Annablume, 2014. p. 7-10. 

JOURDAN, Camila. 2013: memórias e resistências. Rio de 
Janeiro: Circuito, 2018. 

LIMA, Arthur Klik. Individualidade e vis cogitativa no 
Grande comentário ao De anima de Averroes. PERI, v. 8, n. 
2, p.102-118, 2016. 

MARESTHONI, Matheus. A revolta nas ruas. Rio de Janeiro; 
São Paulo: Circuito; Hedra, 2023. 

MELVILLE, Herman. Bartleby, o escrevente. In: 
AGAMBEN, G. Bartleby, ou da contingência. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, [1993] 2015. p. 55-105.  

MOYANO, Manuel Ignácio. A ingovernável resistência ao 
neoliberalismo. IHU-UNISINOS, v. 17, n. 505, p. 71-75, 
maio 2017. 

NASCIMENTO, Daniel Arruda. Umbrais de Giorgio 
Agamben: para onde nos conduz o homo sacer?. São Paulo: 
LiberArs, 2014. 

NASCIMENTO, Daniel Arruda. Em torno de Giorgio 
Agamben: sobre a política que não se vê. São Paulo: LiberArs, 
2018. 

NEGRI, Antonio. O poder constituinte: ensaio sobre as 
alternativas da modernidade. Rio de Janeiro: Lamparina, 
2015. 

PAGUL, Jul. Poéticas públicas. In: MORAES, Alana et al 
(org.). Junho: potência das ruas e das redes. São Paulo: 



ARTIGO DOSSIÊ                              A “POTÊNCIA DESTITUINTE” E AS PAIXÕES INGOVERNÁVEIS: 
UMA INTERPRETAÇÃO A PARTIR DO PENSAMENTO DE GIORGIO AGAMBEN 

PHILÓSOPHOS, GOIÂNIA, V. 30, N. 1, P. 1-35, JAN./JUN. 2025.                               35 
 

 

Friedrich Ebert Stiftung (FES) Brasil, 2014. p. 45-61. 

PRECIADO, Paul B. Manifesto Contrassexual. São Paulo: 
Editora n-1, 2014. 

RASMUSSEN, Larry. Dietrich Bonhoeffer Works: Berlim: 
1932-1933, v. 12. Trad. Isabel Best et al. Minneapolis: 
Fortress Press, 2009. 

ROQUE, Tatiana. Risco e erotismo na política. São Paulo: n-1 
edições, 2018.  

SOLLE, Dorothe. Imaginación y obediencia. Reflexiones sobre 
una ética cristiana del futuro. Salamanca: 1971. 

SOUZA, Daniel. A Trindade e a glória do Estado moderno. 
Interações, v. 15, n. 1, p. 121-142, jul. 2020. 

SOUZA, Daniel. As ruínas de junho. Rio de Janeiro; São 
Paulo: Circuito; Hedra, 2023.  

 


