
DOI 10.5216/ia.v50i3.82252 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 967-983, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

 

SABERES INDÍGENAS EM CONTEXTO AMAZÔNICO: UM OLHAR SOBRE A 
INTER-RELAÇÃO ENTRE PRÁTICAS LINGUÍSTICAS, CONHECIMENTOS 

SOBRE AS PLANTAS MEDICINAIS E DIÁLOGOS COM SERES ESPIRITUAIS 
KOKAMA 

 
ELIZANGELA LOPES  

Universidade Federal do Acre (UFAC), Rio Branco, Acre, Brasil 
LUZANIRA HILÁRIO DA SILVA  

Universidade Federal do Acre (UFAC), Rio Branco, Acre, Brasil 
SHELTON LIMA DE SOUZA  

Universidade Federal do Acre (UFAC), Rio Branco, Acre, Brasil 
______________________________________________________________ 
RESUMO: Neste artigo, propomos uma discussão referente a saberes produzidos por 
anciãos Kokama que são repassados a gerações posteriores. Em relação à proposta 
metodológica, a pesquisa-base deste artigo desenvolveu uma abordagem 
qualitativa, com estudo de caso, e realização de entrevistas com três anciãos 
Kokama que são considerados produtores de conhecimento, promovendo inter-
relações entre práticas linguísticas  Kokama/português, com as plantas medicinais 
e com os seres espirituais com os quais pajés e benzedeiros dialogam. Por fim, os 
resultados do trabalho evidenciam a importância dos  anciões para o povo 
Kokama, sobretudo ao que corresponde ao diálogo com as culturas colonizadas, 
produzindo novos sentidos para as práticas culturais Kokama. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Anciãos Kokama; Saberes; Seres Espirituais; Plantas medicinais 
______________________________________________________________ 

 
 
INTRODUÇÃO 

 
Neste texto, analisamos, a partir de relatos de anciãos do povo Kokama, alguns 

traços de saberes existentes nos “arquivos vivos”, ou seja, entre indígenas anciãos do 
povo Kokama, que são considerados os sábios do povo, compreendidos 
como“bibliotecas vivas”, que ressignificam seus saberes advindos de memórias 
concernentes às suas ancestralidades que fazem sujeitas e sujeitos Kokama se inserirem 
em mundos cósmicos, para (re)viver e compreender o presente. Para a construção da 
cosmologia Kokama, a língua era fundamental para a construção de sentidos sobre os 
mundos desse povo, contudo ela foi proibida pelos colonizadores. Essa proibição 
acarretou desusos da língua Kokama, fazendo com que a maioria dos Kokama se 
fizessem monolíngues em português. Apesar desse monolinguismo aparente, os anciãos 
Kokama produzem suas sociabilidades por meio de práticas linguísticas, possibilitando 
que professores Kokama retomem estudos linguísticos nas escolas da comunidade, além 
de seguirem produzindo saberes que os anciãos conhecem por meio de suas memórias. 
Um desses conhecimentos é o uso das plantas para tratamento medicinal das 
comunidades Kokama. 



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O  968 
 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

Desse modo, em se tratando de questões metodológicas, a pesquisa-base deste 
artigo segue uma abordagem qualitativa com estudo de caso realizado nos meses de 
janeiro, fevereiro e março de 2023 na cidade de Benjamin Constant/Amazonas. Na 
ocasião, foram discutidas especificidades culturais Kokama por meio de práticas 
linguísticas desenvolvidas em entrevistas e rodas de conversa com os anciãos Manoel 
Auanare Falcão, Aquiles Auanare de Assis e Segundo Mosquera Alvarez na comunidade 
indígena Kokama Nova Aliança, localizada na cidade outrora mencionada.  

Na Figura 1, a seguir, é possível identificar a localização da comunidade indígena 
mencionada e na Figura 2, apresenta-se um registro de satélite da comunidade, disponível 
no Google Maps: 
 

Figura 1 – Mapa de localização da Comunidade Kokama Nova Aliança, Benjamin Constant/AM 
 

 
Fonte: Dácio(2017,p.25) 

 
Figura 2– Comunidade Kokama Nova Aliança 

Fonte: Google Maps



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

Nesse sentido, apresentaremos, ao longo deste trabalho, como os Kokama estão 
construindo sentidos, por meio de práticas linguísticas, produzidos por anciãos, no que 
se refere a conhecimentos sobre plantas e a diálogos com seres espirituais, após traços 
históricos marcados por invisibilização do povo e dos seus saberes, em que pessoas 
Kokama foram excluídas de várias práticas que não as permitiram ser incluídas em 
processos de colonização (Bispo, 2023). Desse modo, a partir de reuniões realizadas com 
anciãos e lideranças Kokama, estão sendo desenvolvidas oficinas em que aspectos 
históricos dos Kokama são retomados, bem como o estudo linguístico-cultural das 
comunidades que congregam as sociedades do povo em tela. 

 

OS SABERES ANCESTRAIS NOS “ARQUIVOS VIVOS ”E“ NAS BIBLIOTECAS VIVAS” DO POVO 
KOKAMA 
 

Para quem é pesquisadora ou pesquisador indígena ou não indígena (sendo esse 
aquele que se preocupa em refletir sobre as temáticas referentes aos povos indígenas), 
as expressões “arquivos vivos” e “bibliotecas vivas” são comuns para registrar 
politicamente a importância das pessoas anciãs nas comunidades indígenas. Elas são 
consideradas os produtores de memórias, que ao recontarem histórias, possibilitam que 
novas gerações construam sentidos sobre essas narrativas, criando traços identitários, 
resultando em ações de pertencimento social. 

O uso das expressões “arquivos vivos” e “bibliotecas vivas” não são incomuns 
entre professores Kokama, o que reforça a importância de se discutir narrativas 
produzidas por anciãos Kokama em escolas do povo1, além de reflexões sobre usos 
linguísticos contemporâneos da/sobre a língua Kokama. 

Para os Kokama, os fatos históricos são fundamentais para se entender as 
características culturais de seu povo, sejam elas passadas ou contemporâneas. Por isso, 
neste trabalho, não podemos deixar de ressaltar alguns fatos históricos que nos levaram 
a fazer reflexões, como, por exemplo, discutir a inserção dos povos indígenas, mais 
particularmente dos Kokama, nas sociedades não indígenas resultantes de processos de 
colonização. Essa mesma reflexão vem ocorrendo com pesquisadores indígenas em 
torno de suas práticas socio-culturais-históricas2 (Shanenawa, 2022, Souza; Shanenawa, 
2024, Shanenawa, Barbosa; Shanenawa; Souza, 2024) e, também, em relação a práticas 
linguístico-pedagógicas desenvolvidas em escolas indígenas (Shanenawa, 2024, 
Shanenawa; Souza, 2024). 

A nosso ver, ao adentrar em uma sociedade que não é nossa, a primeira coisa que 
temos de aprender é a língua das pessoas com quem vamos dialogar, tendo em vista 
que as práticas sociais são intermediadas pela linguagem (Costa; Vargas; Souza, 2022). 
Desse modo, não é possível produzir existências em sociedades, cuja língua seja 
incompreensível pelas pessoas que estão nos processos de interação. Ou seja, o 
desconhecimento linguístico pode promover diferentes formas de exclusão social 
(Vargas; Souza, 2021). 

No entendimento da importância dos estudos e de políticas de valorização 
linguística, Rodrigues (1992) afirma que as línguas não são meramente instrumentos de 
comunicação, pois são também: “os meios de que dispõem os seres humanos para 
elaborar, codificar e conservar seu conhecimento do mundo. Cada língua está 
intimamente ligada aos processos cognitivos e à experiência acumulada pelo povo que 
fala através de sucessivas gerações”(Rodrigues, 1992, p. 3). 



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O   970 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

A contribuição de Rodrigues para o debate sobre a importância dos estudos 
linguísticos está em consonância com as discussões promulgadas por professores 
Kokama, que consideram que viver no Brasil sem saber português (sobretudo em sua 
variedade escrita) é impossível – corroborando o olhar de pesquisadores indígenas 
como Edson Kayapó em Pesca, Fernandes e Kayapó (2020).  

Contudo não saber a língua que era utilizada para a produção de 
conhecimentos ao longo da história dos Kokama também é um retrocesso que impede a 
existência dos Kokama como um povo independente e que tem suas necessidades 
específicas. Nessa perspectiva, fazer a retomada de reflexões sobre o uso da língua 
Kokama, com base nos “arquivos vivos” e “nas bibliotecas vivas” é um elemento 
importante para a construção de identidades Kokama imersas em sociedades não 
indígenas que, compulsoriamente, exigem a aprendizagem da língua majoritária, o 
português (Maher,2005), conforme é possível constatar neste excerto do Referencial 
Curricular Nacional para as Escolas Indígenas: 
 
 

As relações socioeconômicas têm relevado aos grupos indígenas a 
necessidade de aprender a língua majoritária do país. Tornou-se 
necessário saber essa língua para compreender as normas do 
mercado de consumo, as relações de trabalho, as regras de 
escoamento de produção e as negociações de forma geral, 
diminuindo, dessa maneira, o desequilíbrio que se verifica, nessas 
situações, pelo pouco domínio da língua oficial. (RCNEI, 2002, p.121). 
 

Como indica o RCNEI (2022), o uso do português e, portanto, a sua aprendizagem 
que leva à ideia de seu ensino para os povos indígenas é fundamental para, dentre 
outras construções de sociabilidades, entender traços econômicos oriundos de 
sociedades de consumo como a brasileira. Em relação à produção de formas de 
comunicação, para Rodrigues (1992, p. 5), a compreensão das línguas é condição para a 
efetivação das diferentes formas de comunicação: “Quanto ao aspecto comunicativo, 
basta lembrar que, além de instrumento básico de enculturação, isto é, de aquisição da 
cultura de cada comunidade humana, a língua também é o principal veículo de 
comunicação entre os elementos dessa comunidade [...]”. 

As políticas integracionistas pelos quais passaram os povos indígenas no Brasil 
(Munduruku, 2012) promoveram a incorporação – que não se pode chamar de inclusão, 
conforme já comentado, neste artigo, a partir de Bispo (2023) – de povos indígenas à 
sociedade brasileira, sem levar em consideração, o que é característico de políticas desse 
tipo, as especificidades linguísticas, culturais, sociais e históricas dos povos indígenas, 
como explicita o trecho abaixo: 

 
Para a política assimilacionista, as línguas e culturas indígenas eram 
vistas como obstáculos que deveriam ser eliminados a fim de que o 
indígena pudesse ser mais facilmente assimilado e, alienado, servir 
de mão de obra barata. A educação escolar para os povos indígenas 
brasileiros desempenhou um importante papel nesse processo 
desde a época da colonização, como parte das políticas  



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

governamentais para os povos indígenas, no caso das línguas, de 
“bilinguismo subtrativo”. A obrigatoriedade do ensino fundamental 
em Português somente foi, durante muito tempo, desastrosa para 
os  povos indígenas. Outra razão apontada para a perda das línguas 
é a globalização (Krauss, 1996; Ávila, 1999), com seu poder de 
homogeneizar e tornar igual o que é diferente, de anular a 
alteridade (Braggio, 2003, p. 116). 

 
Os Kokama, nesse caso, tiveram de se modelar à sociedade vigente para serem 

reconhecidos como “cidadãos de bem”, como“gente”, que lhes obrigaram a reconstruir 
traços culturais na tentativa de promover negociações culturais (Bhabha, 1998) para se 
manterem vivos e, assim, poderem dizer atualmente que são Kokama e que possuem 
histórias e produzem identidades. 

No caso da relação com a sua língua originária e o português, os processos de 
educação linguística com base em modelos assimilacionistas consideravam a língua 
Kokama como um obstáculo para a aprendizagem em português, o que promoveu o 
ensino somente dessa língua nas escolas das comunidades Kokama e nos espaços 
urbanizados em que havia estudantes desse povo. 

Dessa forma, a diversidade de línguas existentes no Brasil, e mais 
contundentemente nas terras indígenas e, por extensão, nas comunidades Kokama foi 
se enfraquecendo, à medida que as línguas indígenas deixavam de ser faladas. Nesse 
ponto, sociedades não indígenas não tiveram a oportunidade de conhecer histórias, 
filosofias, culturas, modos de vidas e políticas nas línguas indígenas e, particularmente, 
na língua Kokama.  

Os discursos monolíngues no Brasil impediram e ainda impedem a produção de 
práticas educacionais plurilíngues (Lima; Souza; Souza, 2023). Entender que o Brasil é um 
país plurilíngue possibilitaria a promoção de visibilização de identidades plurais. 
Contudo, os discursos monolingues estão lado a lado com discursos consumistas que 
promovem a invasão de terras indígenas e, consequentemente, impedem os saberes 
que poderiam ser construídos nesses espaços com base nas línguas originárias que eram 
utilizadas nas sociabilidades indígenas. 

Defendemos a ideia de que as memórias dos anciãos podem ser usadas como 
estratégias dos povos indígenas para se pensar em produções pedagógicas que 
auxiliem as práticas de ensino e aprendizagem de línguas e culturas indígenas, tendo em 
vista que, conforme Braggio afirma (2003, p. 116) afirma: “Nesse processo de perda, a 
língua vai ficando restrita a alguns falantes, geralmente os das gerações mais velhas”, o 
que se faz importante odiálogo entre anciãos e gerações mais contemporâneas, 
considerando que as comunidades indígenas se constituem, também, por memórias 
ancestrais (Krenak, 2019). 

Dessa forma, consideramos que os processos assimilacionistas são resultados de 
intervenções colonizatórias que podem levar à ressignificação de produções culturais 
que se constituirão em formas de (re)existência linguística (Souza; Kaxinawa, 2019, 
Kaxinawa; Souza, 2020). 

Com a construção de propostas de reflexões em relação aos usos linguísticos 
nas comunidades, os indígenas produzem formas de enfrentamento das políticas 
integracionistas, além de desenvolver novos significados sobre suas produções culturais 
e inserções nos contextos de políticas que invibilizam culturas indígenas por meio de 



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O   972 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

projetos de colonização. 
 

A PRODUÇÃO DE SABERES KOKAMA: PLANTAS E PAJELANÇA 
 

Entre os Kokama, o diálogo com a natureza era produzido por intermédio da 
língua Kokama, principalmente quando se tratava da construção de saberes em diálogos 
com pajés, payun na língua Kokama, que promoviam diálogos com a natureza e com 
seres pertencentes da cosmologia Kokama. Para essas práticas linguístico-culturais, 
exigia-se o conhecimento da língua, considerando que sem ela não se obtinha acesso às 
existências do povo. 

Nesse sentido, durante os processos colonizatórios, o não uso da língua Kokama 
se tornou um grande problema para a existência do povo, forçando-o a desenvolver 
novos significados sobre as suas produções culturais, além de promover diálogos com a 
sociedade envolvente. Desse modo, podemos afirmar que os Kokama utilizam as 
memórias dos anciãos que ainda têm conhecimento da língua Kokama e se utilizam do 
conhecimento que têm do português para, por meio dessa língua, e das memórias dos 
anciãos, construírem saberes que visam à promoção de identidades Kokama na 
contemporaneidade. 

A partir das entrevistas concedidas pelos anciãos Kokama, começamos a 
entender que o povo era guiado pelos pajés, considerados líderes, tendo em vista que 
eram os responsáveis para promover a conexão dos seres cosmológicos Kokama com as 
sujeitas e com os sujeitos Kokama. Nesse contexto, os pajés já obtinham uma visão do 
passado e do futuro no diálogo tecido com seres ancestrais, ou seja, anciãos Kokama 
falecidos. Essa questão tem relação com o que explica Kopenawa em relação ao 
xamanismo Yanomami: “Antigamente, nossos maiores não ficavam se perguntando ‘será 
que os brancos existem?”. Como eu disse, seus xamãs já faziam descer a imagem dos 
ancestrais desses forasteiros muitos antes de seus filhos chegarem até nós (Kopenawa; 
Albert, 2015, p. 253). 

Assim, a partir da conexão entre pajés e seres cosmológicos não terrenos, que 
eram produzidos os (des)entendimentos existentes nas sociabilidades Kokama. Os 
diversos conhecimentos sobre as plantas medicinais que os Kokama possuem até os dias 
atuais são oriundos dessas conexões, feitos ou dirigidos na língua kokama e que agora 
estão sendo produzidos, também, em língua portuguesa. Nesse sentido,toda a 
sabedoria para a sobrevivência do coletivo, sobrevem da sintonia com os seres 
ancestrais cosmológicos, que se conectam com os pajés por meio de sonhos, de 
revelações e da presença em imagem desse ser face a face com os seus escolhidos, a 
partir do uso da ayhuasca que, segundo o ancião Kokama Manoel Auanare Falcão era 
uma bebida comum para as pessoas de seu povo3: 

 

A ayhuasca sempre foi uma planta medicinal consumida em forma 
de bebida, muito usada pelos Kokama. Para nós significa como uma 
planta da revelação, para ter várias descobertas de doenças e outros 
fins também. 

 
Além da Ayhuasca, a planta denominada Toé foi uma das utilizadas para a 

produção de conhecimento Kokama, conforme explica Manoel Auanare Falcão:



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

O toé também, como posso dizer é uma das plantas que traz 
revelação, porque se manifesta para nós através do sonho, nos 
revelando, dando resposta no que perguntamos, no momento que 
estamos fumando ela. Essa plantinha é muito conhecida como 
balão, era sempre usada na época no fumo de suas folhas, para nós 
ter uma resposta daquilo que estamos precisando, isso também 
feito respeitando todo o seu ritual, preparação, não é feito de 
qualquer jeito não, é somente com orientação de quem tem esse 
conhecimento na área espiritual. Usar a folha do toé, sem 
conhecimento, pode gerar coisas muito grave a saúde da pessoa, 
por isso não é aconselhável usar de qualquer forma, toda planta, 
principalmente a que tem seu mistério, espírito da cura, precisamos 
usar respeitando e sabendo do significado dela e do que é capaz de 
fazer com você. 

 
O Toé é uma planta cultivada atualmente em territórios Kokama que pode ser 

vista na frente das casas, sendo, dessa forma, muito respeitada pelos Kokama. Segue-se, 
na Figura 3, um registro da planta Toé: 
 

Figura 3- A planta Toé 

 
Fonte: Registro realizado por Elizângela Lopes 

 
De acordo com o ancião Manoel Auanare Falcão, no passado dos Kokama4, não 

havia médicos com conhecimentos científicos como na atualidade, fazendo com que a 
consulta sobre causas e prevenções contra doenças, bem como o tratamento para sanar 
malefícios ao corpo fosse realizado por meio de plantas e dos contatos produzidos por 
seres cosmológicos não terrenos, que também indicam qual vegetal deveria ser 
enterrado para tratar determinado problema. O ancião Manoel Auanare Falcão descreve, 
mais especificamente, as diferenças entre tipos da planta Toé: 
 

O toé roxo é que possui a flor roxa, considerada como a de espírito 
forte, feiticeiro. O toé branco é que possui a flor branca, parecido 
como um balão, esse é o que se usa para fumar, considerado de 
espírito bom, forte também, amigo, que te ajuda quando pede 
resposta de algo. Essas plantinhas também servem para cuidar de  



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O   974 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

casa, quando o dono sai, ela vigia, quando alguém quer entrar, ela 
se manifesta através de vultos, barulhos, impedindo a entrada de 
outras pessoas, quando a casa está calada, sem o dono, então para 
nós, é como um guarda da nossa casa. 

 
Como é possível observar, Manoel, além de relacionar a planta Toé a questões de 

saúde, faz menção à proteção que a planta fornece aos Kokama e aos bens pertencentes 
a eles, mostrando que os elementos da natureza apenas beneficiam a saúde dos 
indígenas, bem como seus bens materiais também. 

Todas as plantas e árvores medicinais são muitos consumidas pelos Kokama, 
inclusive na atualidade, tendo em vista que os anciãos explicam às gerações mais novas 
como usar a planta e, além disso, os professores Kokama levam esses conhecimentos 
para a sala de aula para ensinar aos estudantes como podem utilizar elementos da 
natureza para prevenir e cuidar de malefícios.  

Por isso, o conhecimento ancião Kokama é considerado fundamental para as 
práticas pedagógicas das escolas nas comunidades do povo em tela. Além disso, os 
professores ensinam que é de suma importância o respeito à natureza, pois além dos 
mistérios que a cercam, o desconhecimento sobre o saber oriundo de plantas e dos 
animais pode provocar grandes problemas, como explica Manoel em relação à planta 
aninga: “a aninga é uma planta que não devemos urinar sobre ela, pois podemos 
adquirir uma dor na urina, como já aconteceu com muitos que duvidaram”. Além da 
aninga, Manoel descreveu a sua experiência com o consumo do sumo da raiz da planta 
sanango, que, na época em que era adolescente, os jovens tomavam-no para não ter 
indisposição no trabalho, para ser esperto, ágil e não apresentar “frio no corpo”, além de 
ter força para enfrentar a pescaria à noite, na chuva e para conseguir realizar caçadas e 
outros trabalhos desenvolvidos pelos homens Kokama. O sumo do sanango para ser 
ingerido exige uma dieta rigorosa, como podemos visualizar na explicação de Segundo 
Mosquera Alvarez, que fez questão de destacar que sofreu um dano por não ter 
cumprido a dieta necessária para tomar a bebida oriunda do sanango: 
 

O sanango é um bom remédio também, ela é feita do sumo da raiz, 
se toma bem de manhãzinha uma pequena cuinha cheia, fica de 
resguardo, de dieta uns quinze dias, sem comer com sal, por isso 
quando tomamos, entramos logo para o mato, para resguardar, para 
não comer doce nem sal. Eu tomei e não dietei os dias que me 
deram, lá no mato, encontrei uma turma de gente fazendo ajurí, nas 
roças deles, então eu com fome, tomei a caiçuma que me deram e 
fiquei cheio de pintas, como pode ver no meu braço [Segundo 
Mosquera Alvarez mostra as pintas do braço], até o dia de hoje. 

 
Na Figura 4, a seguir observamos o momento em que Manoel mostra as manchas 

no braço para comprovar a sua afirmação de que ele descumpriu uma dieta a ser feita 
para tomar o sanango: 



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

Figura 4– Braço de Mosquera Alvarez 

 
Fonte: Elizângela Lopes (2024). 

 
Importante destacar que não eram todas as pessoas Kokama que tinham 

conhecimento sobre as plantas, bem como nem todos os sujeitos poderiam preparar as 
bebidas com base no conhecimento vegetal. O conhecimento e a preparação das 
plantas para a produção de medicina indígena, por exemplo, eram destinados aos pajés. 

O piri-piri também é uma planta considerada misteriosa pelos anciãos Kokama, 
pois além de possuir diversas qualidades, o seu uso tem restrições, como explica Manoel: 
 

Devemos ter muito conhecimento com essa planta, por que são 
várias, umas são mau e outras são boas. Essas plantas nos ajudam a 
se tornar bons caçadores, pescadores e na parte de cura, nos ajuda a 
se tornar bons sovadores, para tratar da enfermidade do doente. 
Essa planta surge de uma ave, chamada Carapirá, quando matamos, 
enterramos logo, depois de vários dias, brolha a planta piri-piri. Ela 
nasce de vários tipos, mas quem trabalha com ela precisa ter 
conhecimento, porque ela nasce toda misturada, tendo o do bem e 
o do mau, não são todas que são boas, por isso tem que se 
conhecer, senão você pode se dar mal. 

 
De acordo com Manoel, para utilizar a planta piri-pirí é preciso passar por um 

ritual com um pajé que instruirá o sujeito em como o remédio oriundo da planta deve 
ser usado. Para seu Manoel, os homens que se curam com o remédio da planta 
mencionada, passando a erva piripiri específica pelos braços e mãos, tornam-se bons 
sovadores, além de conseguirem desenvolver, por meio das mãos, técnicas de 
massagem que podem sanar doenças corporais. Além disso, o ancião Kokama explicou 
que as plantas têm uma mãe ou um dono que é como uma “personalidade”, localizada 
no nível da espécie, que monitora ao mesmo tempo cada indivíduo. Por isso, é preciso 
desenvolver o diálogo com as plantas para que seus donos possam manter a conexão 
com o trabalho do pajé, para que haja uma boa transmissão ou relacionamento de 
ambos, pois são nesses momentos, que os donos dessas árvores ou plantas revelam e 
transmitem seus saberes, o que caracteriza o silêncio como um elemento importante 
das culturas Kokama, sobretudo no que se refere a diálogos cósmicos, cujas línguas são 
remetidas a estados sobrenaturais para as práticas de conexão entre pajés e seres 



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O   976 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

cosmológicos Kokama não terrenos. 
 
Pajelança e a relação dos Kokama com as plantas medicinais 
 
 

O sacaqueiro ou sacaca é um tipo de pajé Kokama que possui conhecimento 
amplo sobre a diversidade de espíritos das plantas, executando conexões com diversos 
seres cosmológicos Kokama não humanos5 existentes no espaço e na água e com os 
seres encantados. De acordo o ancião Aquiles Auanare Falcão: 

 
Posso dizer que o sacaqueiro é um mestre, conhecedor de tudo, 
muito temido também por todos, por que ele possui o 
conhecimento do bem e do mal, ambos está nas mãos dele. Por isso, 
muitos consideram de bruxos, bichos e outras coisas mais. 

 
O sacaqueiro possui mais conhecimento que outros pajés, tendo em vista que 

esses têm conhecimento mais restrito, se limitando a dialogarem com seres da terra ou 
das águas. O sacaqueiro, por sua vez, tem conhecimento amplo sobre todos os 
ambientes em que os Kokama circulam. Para o ancião Aquiles, o pajé entre os Kokama é 
um ser que: “cuidava dos doentes, tinha muito conhecimento e fé, para tudo dá certo a 
pessoa sair curada”; Aquiles e diferencia o pajé do benzedor6 que, segundo ele, cura 
enfermidades simples, como uma dor de cabeça, espanto ou susto, agrados a espíritos 
bons e a espíritos maus para sanar doenças com crianças pequenas, por exemplo. 

Para Aquiles, o benzedor é: “uma pessoa muito importante para auxiliar doentes 
de modo geral na comunidade, nas questões de cura de doenças que não é para o 
médico”. 

Assim como os anciãos mostraram os diálogos tecidos entre pajés, as plantas e os 
seres cosmológicos Kokamas não humanos, Aquiles Auanare de Assis afirma que os 
animais e os Kokama possuem relações intrínsecas que os fazem serem dependentes 
uns dos outros, salientando que essa possibilidade metamórfica é apenas destinada a 
algumas pessoas que serão escolhidas pelos seres encantados: 

 
Sabemos também, que aqui existem pessoas que se transformam 
em animais, isso já foi visto, por pessoas que foram caçar.  No mato, 
no momento da espera da caça, se avistou um animal, quando se 
aproximou era um morador daqui. Então, essas coisas existem ainda 
aqui, mesmo que seja no escondido como um segredo, mas tem. 
Aqui também nós conhecemos um tipo de parirí baixinho, um tipo 
de planta que transforma pessoas em animais, ele tem sua magia 
também. 

 
Além do que Aquiles comentou, para Manoel há pajés Kokama que possuem 

conexões com os encantos das águas, por meio de uma pequena pedra do encanto, que 
servia de portal para dialogar com os seres das águas: 



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

Esses também eram os escolhidos, como um dom, chamados por 
esses seres sobrenaturais, pois eram eles que escolhiam as pessoas 
para manter essas conexões. Nem todos eram queridos por esses 
seres, somente as pessoas de bom coração, que não possuíam 
maldade, egoísmo. Então esses espíritos também avaliam as 
pessoas. 
 

Para Aquiles e para Manoel, os seres espirituais/encantados estão em todos os 
lugares, observando as pessoas, avaliando a vida de cada um, da mesma forma que os 
seres humanos avaliam e refletem sobre as atitudes de seus semelhantes. Manoel 
explica como ocorrem os primeiros contatos dos Kokamas com os seres 
espirituais/encantados: 
 

Os seus primeiros encontros são dados ou revelados através de 
sonhos, a partir desses contatos que eles se manifestavam às 
pessoas escolhidas, pois esses seres são espíritos, não podemos 
pegar nem ver, mas eles podem nos ver e tocar. 

 
Manoel indica que os diálogos entre humanos e não humanos ocorrem nos 

sonhos, o que é referendado pelo depoimento do ancião Segundo Mosquera Alvarez 
que descreveu como ocorreram os seus primeiros encontros com seres espirituais: 
 

Eu estava dormindo, em baixo de uma árvore de apuí lá na minha 
roça e veio no meu sonho, nesse momento, uma velhinha, ela veio 
direto conversar comigo, veio bem claro, como se eu estivesse 
acordado. Ela me ensinou que essa árvore servia para remédios e 
curar muitas enfermidades. Então me acordei logo e não consegui 
ouvir mais o que ela ia me passar mais.  Mais sei que ela era a mãe 
do Apuí, por que era em baixo dessa árvore que eu estava 
dormindo. O remédio que ela ensinou, eu fizem casa e deu certo. 
Então, é assim que esses seres se manifestam com nós, isso digo por 
que aconteceu comigo. 

 
Para Segundo Alvarez, a senhora que se apresentou diante dele é a mãe da 

planta, no caso do apuí, que se materializou para lhe explicar os benefícios da planta. O 
depoimento de Segundo dialoga com as afirmações de Manoel e de Aquiles no tocante 
aos seres espirituais escolherem algumas pessoas Kokama para traçar diálogos e, por 
conseguinte, essas pessoas poderem ajudar a outros indivíduos necessitados. 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Os anciãos Kokama são vistos como o elo entre as ancestralidades, tendo em 
vista que eles carregam as memórias consideradas importantes para a comunidade, e as 
gerações de indígenas Kokama que, devido a políticas colonizadoras e, por conseguinte, 
assimilacionistas não possuem mais os conhecimentos concernentes às práticas 
linguísticas com a língua Kokama, às plantas medicinais e às formas de diálogos com 
seres espirituais. 



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O   978 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

Nesse sentido, mesmo que os anciãos Kokama também tenham sofrido com as 
imposições advindas de processos colonizatórios, são eles que produzem narrativas, por 
meio de memórias, sobre produções culturais Kokama, dando sentidos a esssa narrativas 
em diálogo com a contemporaneidade. 

Para professores Kokama, são os anciãos os responsáveis pela disseminação dos 
conhecimentos do povo e, por isso, a presença deles na escola é fundamental para que 
as gerações seguintes possam construir sentidos linguístico-culturais que congreguem 
os saberes do povo. 

A partir dos relatos dos anciãos Manoel Auanare Falcão, Aquiles Auanare de Assis 
e Segundo Mosquera Alvarez apresentamos traços culturais do povo Kokama e 
compreendemos que há formas de aprendizados desenvolvidos pelo povo oriundas de 
características da espiritualidade que as sujeitas e os sujeitos Kokama desenvolveram 
por intermédido dos pajés, sacaqueiros/sacaca, bezendeiros e outros tipos de pessoas 
responsáveis pelas práticas espirituais e os seres não humanos, espiritiuais ou 
encantados. 

Dessa forma, devido ao contato com o colonizador e, por conseguinte, com as 
políticas asssimilacionistas produzidas no Brasil, os conhecimentos sobre a 
espiritualidade Kokama está desenvolvendo novos sentidos e novas formas de 
promover diálogos com seres não terrenos e, nesse sentido, a inserção do benzedor – 
um líder espiritual comum em territórios não indígenas (Silva, 2014) – é um traço de 
construção de sentidos sobre a espiritualidade em diálogo compulsório com as 
sociedades não indígenas. 

 
Artigo recebido em: 06/04/2025 

Aprovado para publicação em: 07/10/2025 
 
_________________________ 
 
INDIGENOUS KNOWLEDGE IN THE AMAZONIAN CONTEXT: AN APPROACH AT THE INTERRELATION 
BETWEEN LINGUISTIC PRACTICES, KNOWLEDGE ABOUT MEDICINAL PLANTS AND DIALOGUES 
WITH KOKAMA SPIRITUAL BEINGS 
 

ABSTRACT:  In this paper, we propose a discussion regarding the features of knowledge produced 
by Kokama elders  and  which, through them, are passed on to subsequent generations. Regarding 
the methodological proposal, the basic research of this article has a qualitative approach, with a 
case study and inter views  with  three Kokama elders who are considered producers of 
knowledge, promoting inter relations between Kokama/Portuguese linguistic practices, with 
medicinal plants and with the spiritual beings with whom “pajés”and“benzedores”dialogue. 
Finally, the results of the study show the importance of the elders for the Kokama people, 
especially in what corresponds to the dialogue with colonized cultures, producing new meanings 
for Kokama cultural practices. 
 

KEYWORDS: Kokama Elders; Knowledge; Spiritual Beings; Medicinal Plants



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

_________________________ 
 
EL CONOCIMIENTO INDÍGENA EN EL CONTEXTO AMAZÓNICO: UN ENFOQUE EN LA 
INTERRELACIÓN ENTRE PRÁCTICAS LINGÜÍSTICAS, CONOCIMIENTOS SOBRE PLANTAS 
MEDICINALES Y DIÁLOGOS CON SERES ESPIRITUALES KOKAMA 
 

RESUMEN: En este artículo proponemos una discusión sobre las formas de conocimiento 
producidas por los ancianos Kokama y que, através de ellos, se transmiten a las generaciones 
posteriores. Enrelación a la propuesta metodológica, la investigación básica de este artículo tiene 
un enfoque cualitativo, con estudio de caso y entrevistas con tresancianos Kokama considerados 
productores de conocimiento, promoviendo interrelaciones entre las prácticas lingüísticas 
Kokama/portuguesas, con las plantas  medicinales  y con los seres espirituales con los que 
dialogan “pajés” y “benzedeiros”.  Finalmente, los  resultados  del  trabajo resaltan la importancia 
de los ancianos para el pueblo Kokama, especialmente en términos de diálogo con las culturas 
colonizadas, produciendo nuevos  significados  para las prácticas culturales Kokama. 
 

PALAVRAS  CLAVE:  Ancianos Kokama; Conocimiento; Seres espirituales; Plantas 
medicinales 
_________________________ 
 
AGRADECIMENTOS 

 
Agradecemos às valiosas contribuições dos pareceristas Ad hoc à versão final deste artigo.  
_________________________ 
 
NOTAS 
 
1- Para Nego Bispo (2023), sociedades quilombolas, assim como as sociedades indígenas, foram e 
são invisibilizadas e subalternizadas a ponto de não terem sido incluídas em diferentes processos 
coloniais. A partir dessa afirmação de Bispo, consideramos que a escola não indígena, que é 
resultado de processos colonizatórios, excluiu diferentes povos de seus espaços, o que faz com 
que povos indígenas e comunidades quilombolas não fossem incluídos em espaços colonizados, 
conforme discutem Loureto; Souza; Pessoa (2020) ao fazerem um estudo sobre educação 
indígena com povos situados no estado do Acre. 
2- Neste artigo, mesmo que não sejam feitas maiores considerações sobre as práticas pedagógicas 
Kokama, afirmarmos que os conhecimentos dos anciãos são utilizados pelos professores indígenas 
para a produção de sentidos culturais nas escolas do povo em tela. 
3- Na transcrição da entrevista, foram mantidas as características gramaticais da variedade do 
português falada pelo ancião. 
4- São mantidas as formas como os anciãos Kokama se referem a traços da categoria tempo e 
como constroem possibilidades de existências a partir do que entendem por passado, presente e 
futuro e suas nuances. Desse modo, não fizemos explanações teóricas sobre abordagens 
concernentes a essa categoria. 
5- Usaremos a expressão “não humanos”, embora entendamos  as  discussões  sobre o uso do 
termo que têm relação com problematizações oriundas do questionamento da categoria 
“humano” entre os povos indígenas. Além disso, neste artigo, “não humanos” se intercambiam com 
as expressões “seres espirituais” e “seres encantados”. 
6- Consideramos que a benzedura é uma característica da inter-relação entre os Kokama e as 
práticas  religiosas não indígenas com as quais esses indígenas desenvolveram diferentes tipos de 
diálogos. Além disso, em uma situação entre os Kokama em que as práticas ancestrais passaram 



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O   980 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

por modificações e desenvolveram novos significados, o benzedor se torna um elemento 
importante de conexão como seres espirituais e uma forma de resistir à massificação religiosa 
imposta pela colonização. Nesse sentido, concordamos com Silva (2014), no tocante à benzedura 
ser um ato político de sujeitos para inserção a grupos em que estão inseridos ou a grupos com 
quem desenvolve formas de interação ou deseja fazê-las. Desse modo, para Silva: “os benzimentos 
manifestados, ritualizado se encenados pelos seus praticantes não são apenas representações de 
pessoas que se colocam de forma ingênua e indefesa perante o seu público. Expressam 
justamente um contexto de significados e ligações do meio o n d e  vivem, de suas influências e 
percepções numa tradição inventada e constituída como meio de vida e poder perante outros 
grupos da sociedade. Constituem ao mesmo tempo uma resistência cultural a concepções de 
religião e medicina impostas na sociedade ao longo dos séculos como verdadeiras e melhores, as 
quais não consideravam as peculiaridades, saberes e pensamentos da população.”(Silva, 2014, p. 
21). 
_________________________ 
 
REFERÊNCIAS 
 
BARBOSA, Edilene Machado; SHANENAWA, Eldo Carlos Gomes Barbosa; SOUZA, Shelton Lima. 
Matxu e Atsa: Produção de sentidos sobre alimentação Shanenawa na aldeia Morada Nova na 
Terra Indígena Katukina/Kaxinawa. Jamaxi, v. 7, n. 2, 2024. Disponível em: 
https://periodicos.ufac.br/index.php/jamaxi/article/view/7669 . Acesso em: 5 abr. 2025. 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. De Myriam Ávila, Eliana Lourenço de Lima Reis e 
Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 1998. 
 
BRAGGIO, Silvia Lucia Bigonjal. O papel da pesquisa sociolinguística em projetos de educação, 
vitalização de língua e cultura: relatos sociolinguísticos iniciais dos Avá- Canoeiro de Minaçu. 
LIAMES, p. 113-133, Primavera 2003. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas. 
Brasília: MEC, 2022. 
 
COSTA, Lucas Vargas Machado; VARGAS, Vivian Gonçalves Louoro; SOUZA, Shelton Lima. Textos 
escritos por surdos em mensagens no aplicativo Whatsapp: organização de sentidos e 
perspectivas de ensino de português escrito como segunda língua. Revista Sinalizar, Goiânia, v. 7, 
2022. Disponível em: https://revistas.ufg.br/revsinal/article/view/74169 . Acesso em: 5 abr. 2025. 
 
KAXINAWA, Joaquim Paulo de Lima; SOUZA, Shelton Lima de.  Direitos  linguístico-culturais. In: 
ALBUQUERQUE, Gerson Rodrigues de;  PACHECO,  Agenor Sarraf (Org.). Uwa’Kuru–
Dicionário analítico,v.5. RioBranco: Nepan Editora;  Edufac,   2020,  p. 
66-71. Disponível  em: https://www.ufac.br/edufac/livros/uwa2019kuru-dicionario-analitico-vol-
5/livro.pdf/view. Acesso em: 10 jul. 2024. 
 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A  queda do céu: palavras de um xamã Yanomami. Trad. de 
Maria Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
 
LOURETO, Marcia Barroso; SOUZA, Shelton Lima de; PESSOA, Valda Inês Fontenele. Educação 



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

escolar na floresta: Dilemas e perspectivas  de professores  indígenas  no I Seminário de Pesquisas 
da Escola Indígena na Aldeia Morada Nova/Feijó (Acre). Abatirá - Revista de Ciências Humanas e 
Linguagens, v. 1, n. 2, p. 119–142, 2020. Disponível em: 
https://www.revistas.uneb.br/index.php/abatira/article/view/9650 . Acesso em: 5 abr. 2025. 
 
MAHER,Terezinha. Do singular para o multifacetado: o conceito de língua como caleidoscópio. In: 
CAVALCANTI, Maria C.; BORTONI-RICARDO, Stella Maris. Transculturalidade, Linguagem e 
Educação. Campinas: Mercado de Letras, 2005. 
 
MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro (1970-1990). São 
Paulo: Paulinas, 2012. 
 
PESCA, Adriana Barbosa; FERNANDES, Alexandre Oliveira; KAYAPÓ, Edson. Por uma escrita 
indígena: eu ser, minha voz, minha autoria, Revista Eletrônica Multidisciplinar Pindorama, v. 11, 
n. 1, p. 187-201, jan-/jun, 2020. 
 
RODRIGUES, Aryon Dall”Igna.  Diversidade Linguística na Amazônia, Revista de Trabalho publicado 
em SIMDAMAZÔNIA:  Anais do Simpósio Internacional sobre Meio Ambiente,Pobreza e 
Desenvolvimento da Amazônia,Belém,PRODEPA, 1992. 
 
SANTOS, Antônio Bispo (Nego Bispo). O que é contracolonial e qual a diferença em relação ao 
pensamento decolonial. Entrevista concedida a Marcelo Abud.  Disponível em: 
https://www.institutoclaro.org.br/educacao/nossas-novidades/podcasts/o-que-e-contra-colonial-e-
qual-a-diferenca-em-relacao-ao-pensamento-decolonial/, 2023 .  
 
SHANENAWA, Eldo Carlos Gomes Barbosa. “Os novos não falam a NukeTsãy, querem ser não 
indígenas”: usos linguísticos e possibilidades de (re)existências linguísticas do povo Shanenawa 
da Terra Indígena Katukina/Kaxinawa (Aldeia Morada Nova).109f. Dissertação(Mestrado em Letras: 
Linguagem e Identidade)– Programa de Pós-graduação em Letras: Linguagem e Identidade, 
Universidade Federal do Acre. Rio Branco, 2022. 
 
SHANENAWA, Maria Abijicélia Brandão da Silva. Saberes, trajetórias e práticas pedagógicas de 
professoras Shanenawa. 78 f. Dissertação (Mestrado em Letras: Linguagem e Identidade) – 
Programa de Pós-graduação em Letras: Linguagem e Identidade, Universidade Federal do Acre. Rio 
Branco, 2024. 
 
SILVA, Juliani Borchardt da. Benzimentos: estudo sobre a prática em São Miguel das Missões-RS. 
2014. 226 f. Dissertação (Mestrado em Memória Social e Patrimônio Cultural) - Programa de Pós-
Graduação em Memória Social e Patrimônio Cultural, Instituto de Ciências Humanas, Universidade 
Federal de Pelotas, Pelotas, 2014. 
 
SOUZA, Shelton Lima de; SHANENAWA, Maria Abijicélia Brandão da Silva.  As  ancestralidades 
femininas Shanenawa: linguagens, identidades, espiritualidades e saberes como herança. 
Revistade Letras Norte@mentosv.17,n.50,p.95,2024. Disponível 
em:https://periodicos.unemat.br/index.php/norteamentos/article/view/12634.Acesso em: 5 abr. 
2025. 
 
SOUZA, Shelton Lima de; Kaxinawá, Joaquim Paulo de Lima. (Re)existência linguística. In. 
ALBUQUERQUE, G. R.; PACHECO, A. S. Uwa’kürü: dicionário analítico.Vol.4. Rio Branco:  Nepan, 
2019. 



Saberes indígenas em contexto amazônico: um olhar sobre a inter-relação…        A R T I G O   982 

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

VARGAS, Vivian Gonçalves  Louro; SOUZA, Shelton Lima de. O (des)pertencimento dos sujeitos 
surdos no ambiente escolar “ouvinte”: identidades, discursos de minorização e resistências. South 
American Journal of Basic Education, Technical and Technological, v. 8, n. 2, p. 889–903, 2021. 
Disponível em: https://periodicos.ufac.br/index.php/SAJEBTT/article/view/4018 . Acesso em: 5 
abr.2025. 

______________________________________________________________ 
ELIZÂNGELA LOPES: Indígena Kokama - Licenciada em Educação para professores 
Indígenas do Alto Solimões - Amazonas, com ênfase em Antropologia, Filosofia e 
Sociologia pela Universidade do Estado do Amazonas (2006). Especialista em 
Educação, Saúde e Saberes tradicionais pela Universidade do Estado do Amazonas, polo 
Centro de Estudos Superiores de Tabatinga-CESTB, Grupo de pesquisa: Educação e 
Diversidade na Amazônica-GPEDA/UEA. Professora - Secretaria Estadual de Educação e 
Desportos. Mestranda em Letras: Linguagem e Identidade pela Universidade Federal do 
Acre-UFAC. Linha de Pesquisa: Língua(gens) e Formação Docente (LFD): Aglutina 
estudos voltados para situações de contato entre línguas, linguagens e o ensino 
aprendizagem de Língua Materna (LM), Línguas Estrangeiras (LE) e Línguas Indígenas 
(LI) dos universos amazônicos e Pan-harmônicos. Enfoca ainda as pesquisas relacionadas à 
descrição, análise e documentação de línguas indígenas, assim como as práticas de leitura 
escrita e análise linguística e letramento em relação à formação e atuação docente e suas 
interfaces com a produção de materiais didáticos para a educação básica. 
Orcid:https://orcid.org/0009-0008-4241-6916 
E-mail: elizangela.lopes@sou.ufac.br 
______________________________________________________________ 
LUZANIRA HILÁRIO DA SILVA: Indígena Kokama - Professora da Rede municipal e 
Estadual do município de Benjamin Constant - AM. Mestre em Ciências da Educação 
pela Faculdade Interamericana de Ciências Sociais - FICS; Especialista em Língua 
Portuguesa - Faculdade KURIOS; Graduação em Letras - Português e Espanhol pela 
Universidade Federal do Amazonas (2010). Tem experiência na área de Letras, com 
ênfase em Língua Portuguesa. Mestra em Letras: Linguagem e Identidade pela 
Universidade Federal do Acre-UFAC.  
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4917-6846 
E-mail: luzanira.silva@sou.ufac.br 
______________________________________________________________ 
SHELTON LIMA DE SOUZA: Doutor em Linguística pela Universidade Federal do 
Rio de Janeiro/UFRJ. Professor de Linguística e Língua Portuguesa no Centro de 
Educação, Letras e Artes/CELA da Universidade Federal do Acre/UFAC, lecionando no 
curso de Letras Libras. Professor Permanente do Programa de Pós-graduação em Letras: 
Linguagem e Identidade/PPGLI/UFAC e do Programa de Pós-graduação Profissional em 
Letras/PROFLETRAS. 
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4735-8531 
E-mail:helton.souza@ufac.br 



LOPES, E.; SILVA da L. H.; SOUZA, S. L. de.  

 

Inter-Ação, Goiânia, v.50, n.3, p. 1598-440, set../dez. 2025. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.5216/ia.v50i3.82252>. 

______________________________________________________________ 
 

Este periódico utiliza a licença Creative Commons Attribution 3.0, para periódicos de acesso aberto 
(Open Archives Initiative - OAI). 

 

 


