
Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

ISSN:1982-1956

Marx e transformação social: haveria um 
diálogo possível com o anarquismo e o 

pensamento decolonial?

Marx y la transformación social: ¿habría un diálogo 
posible con el anarquismo y el pensamiento decolonial?

Marx and social transformation: would there be a possible 
dialogue with anarchism and decolonial thought?

Alvaro Ferreira
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio)

Universidade do Estado do Rio de Janeiro

alvaro.ferreira.geo@gmail.com

Resumo: Todos nós já ouvimos e lemos críticas de anarquistas a mar-
xistas, de marxistas a anarquistas, críticas de autores que se movem 
a partir do pensamento decolonial a marxistas e a anarquistas, assim 
como de marxistas e anarquistas a autores que defendem o giro deco-
lonial. Este artigo se propõe a rediscutir essas construções teóricas com 
o objetivo de refletir sobre a construção de um diálogo possível entre 
a construção teórica de Karl Marx (e não do marxismo de forma geral), 
do anarquismo e do pensamento decolonial para pensar a produção do 
espaço.

Palavras-chave: Marx. Marxismo. Anarquismo. Pensamento decolo-
nial. Produção do espaço.

Resumen: Todos hemos escuchado y leído críticas de anarquistas 
a marxistas, de marxistas a anarquistas, críticas de autores que van 
del pensamiento decolonial a marxistas y anarquistas, así como de 
marxistas y anarquistas a autores que defienden el giro decolonial. 
Este artículo propone rediscutir estas construcciones teóricas con el 
objetivo de reflexionar sobre la construcción de un posible diálogo 
entre la construcción teórica de Karl Marx (y no el marxismo en 

https://revistas.ufg.br/atelie


Ateliê Geográfico |ISSN:1982-1956

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

general), el anarquismo y el pensamiento decolonial para pensar la 
producción del espacio.

Palabras clave: Marx. Marxismo. Anarquismo. Pensamiento decolonial. 
Producción del espacio.

Abstract: We have all heard and read criticisms from anarchists of 
Marxists, from Marxists of anarchists, criticisms from authors who 
move from decolonial thought to Marxists and anarchists, as well as 
criticisms from Marxists and anarchists to authors who defend the 
decolonial turn. This article proposes to re-discuss these theoretical 
constructions with the aim of reflecting on the construction of a possible 
dialogue between the theoretical construction of Karl Marx (and not of 
Marxism in general), anarchism and decolonial thought to think about 
the production of space.

Keywords: Marx. Marxism. Anarchism. Decolonial thought. Production 
of space.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

155

Introdução

Todos nós já ouvimos e lemos críticas de anarquistas a marxistas, 
de marxistas a anarquistas, críticas de autores que se movem a partir 
do pensamento decolonial a marxistas e a anarquistas, assim como de 
marxistas e anarquistas a autores que defendem o giro decolonial...

Entretanto, lembrei de algo que Milton Santos afirmou há tem-
pos: “a força da alienação vem dessa fragilidade dos indivíduos, 
quando apenas conseguem identificar o que os separa e não o que 
os une”. Portanto, o movimento de produção deste texto esteve 
inspirado no que aproxima essas três importantes linhas de pensa-
mento e não no que as separa.

Mas antes de prosseguirmos em direção às aproximações, pare-
ce necessário salientarmos alguns pontos acerca dos debates trava-
dos pelos anarquistas, pelos defensores do pensamento decolonial 
e pelos marxistas.

Ao nos referirmos ao anarquismo, há diferenças internas ao de-
bate. Há aqueles que defendem a necessidade do restabelecimento 
do “anarquismo puro” no modelo bakuninista ou kropotkista. Outros, 
como o cientista político britânico Saul Newman (2022), acreditam que 
o anarquismo, atualmente, tem de ser pensado em sua interface com 
as demandas contemporâneas e no contexto da falência do paradig-
ma representacional. Defendem, inclusive, a utilização da expressão 
pós-anarquismo, que consistiria em tomar a anarquia como condu-
ta ética fundada no princípio segundo o qual “os meios são os fins”. 
Dessa maneira defende a ideia de que é necessário fazer hoje a vida 
que queremos, não idealizando um projeto futuro, mas prefigurando 
no presente outra forma de viver.

Autores que se encontram alinhados ao denominado pensamen-
to decolonial procuram fazer uma crítica à colonialidade do saber e ao 
eurocentrismo como narrativa colonial do mundo, que subalternizaria 
saberes, culturas e povos. Assim, defendem a necessidade de uma des-
colonização que passe a valorizar outras racionalidades, outras formas 
de saber e viver oriundas das experiências dos grupos subalternizados. 
Dentre esse grupo de autores, há aqueles que não se abstêm do diálogo 
com autores do pensamento crítico europeu, mas há aqueles mais ra-



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

156

dicais que negam qualquer diálogo com o “mundo colonizador”. Alguns 
debates desenvolvidos pelos autores que caminham através do pensa-
mento decolonial correm o risco de cair na armadilha da luta baseada 
na defesa e no fortalecimento das identidades como fim em si mesmo.

É preciso lembrar que dentro do denominado “marxismo” há a 
construção de diversas teorias e análises que percorrem trilhas bastan-
te diferentes, e, inclusive, algumas vezes contraditórias. Algumas ver-
tentes dão ênfase em aspectos de um denominado “marxismo clássi-
co”, outras combinam a análise marxista com conceitos não marxistas, 
outras têm uma posição mais dogmática. Essa diversidade de perspec-
tivas teóricas levou, inclusive, à criação de partidos socialistas e comu-
nistas, que em alguns casos deram origem a desvios totalitários com a 
implementação do fortalecimento do Estado. Aliás, não há como não 
recordar da célebre e curiosa afirmação de Marx de que “tudo que eu 
sei é que não sou marxista”.

Marxismos, anarquismo e pensamento decolonial: al-
gumas críticas necessárias

Definitivamente, o próprio Marx não estava confortável com o ca-
minho trilhado por aqueles que se denominavam marxistas. Portanto, 
parece-nos importante trazer à tona a origem da expressão “marxis-
ta”. O termo “marxista” foi criado por Mikhail Bakunin, no contexto de 
suas divergências com Karl Marx na I Internacional, como termo pejo-
rativo (HAUPT, 1987). Os “marxistas” a que Bakunin se referia eram os 
“seguidores” de Marx, especialmente na Associação Internacional dos 
Trabalhadores (AIT), que seriam fundamentalmente os socialistas fran-
ceses e alemães. Assim, o significado pejorativo de “marxismo” destina-
va-se aos adeptos das ideias e posições políticas de Marx.

Havia um grupo de indivíduos que concordavam com as con-
cepções e posições políticas de Marx, mas que já naquela época 
tinham posições distintas entre si. Alguns concordavam mais com a 
produção intelectual de Marx, ao passo que outros ligavam-se mais 
às suas posições políticas.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

157

A expressão “marxismo” foi perdendo o sentido forjado por Bakunin 
e, paulatinamente, foi ganhando um novo sentido. No final da vida de 
Marx, a expressão já era utilizada com um sentido positivo, e passou 
a ser usada não apenas pelos adversários, mas também pelos adep-
tos das ideias e posições de Marx. Entretanto, podemos afirmar que foi 
apenas após a sua morte que o sentido positivo se impõe e passa a ser 
amplamente utilizado.

O contexto inicial da frase “tudo que eu sei é que não sou marxista” 
remete aos supostos adeptos das ideias e posições de Marx na França, 
Paul Lafargue e Jules Guesde. Embora Lafargue tenha iniciado sua ação 
política influenciado pelo anarquismo, posteriormente se aproxima das 
ideias de Marx. Guesde, que também era adepto das ideias de Marx, 
juntamente com Lafargue tornaram-se os principais articuladores 
do Partido Operário (PO), que após 1893 passa a se chamar Partido 
Operário Francês – POF (VIANA, 2017).

Segundo troca de correspondências entre Engels e Bernstein 
(ENGELS, 2010), é possível perceber que o Preâmbulo do Programa do 
Partido Operário, escrito em 1880, teve a colaboração de Marx. Além 
do preâmbulo, o documento possuía duas seções, uma política e ou-
tra econômica. A seção política colocava a necessidade de liberdade de 
imprensa e organização, revogação de ações estatais contra os traba-
lhadores e suas organizações, tal como a Associação Internacional dos 
Trabalhadores, abolição da dívida pública e do exército permanente. 
Por sua vez, a seção econômica reivindicava descanso semanal para os 
trabalhadores, redução da jornada de trabalho, salário-mínimo basea-
do em estatísticas do preço local de alimentos, igualdade salarial entre 
os sexos e responsabilização das empresas por velhos e inválidos.

Após a adoção do Programa, ocorreu um forte embate entre os 
membros do próprio partido. Guesde e Lafargue consideravam que 
“o programa mínimo (as seções política e econômica) tinha o objetivo 
de apenas atrair os trabalhadores e o fundamental era o programa 
máximo (o preâmbulo, escrito por Marx), que remetia ao objetivo 
final, abolição do capitalismo e instauração do comunismo” (VIANA, 
2020). Dentro do partido, por sua vez, existiam grupos que se preo-
cupavam apenas com o denominado programa mínimo e com as lu-
tas e reivindicações imediatas.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

158

Logo surgem divergências também entre Marx e os representantes 
do Partido Operário (PO). Marx não descartava a importância das lutas 
econômicas e mais imediatas que surgiam com o proletariado, acredi-
tando que elas deveriam constituir-se, também, em metas concretas da 
luta. Mas acreditava, porém, que era necessário caminhar também em 
direção ao comunismo. Nesse sentido, “Marx discordava tanto dos mi-
nimalistas, que se limitam a reivindicações imediatas, quanto dos ma-
ximalistas, que se limitam ao discurso geral sobre revolução” (VIANA, 
2020). É por isso que é possível recuperar o sentido da célebre e curiosa 
afirmação de Marx de que “tudo que eu sei é que não sou marxista”.

Marx tinha no horizonte a certeza de que a luta deveria estar basea-
da no mundo concreto. A crítica de Marx (e do próprio Engels) ao apoli-
ticismo anarquista, que se aplicava aos maximalistas franceses quando 
criticavam o eleitoralismo, é a de abandonar a luta concreta e substi-
tuí-la por fraseologias supostamente revolucionárias. Acreditava, pois, 
que seria necessário usar todas as formas de luta para avançar e buscar 
a autonomia, até conseguir as condições para chegar a uma revolução 
social. Dessa forma, para Marx, a luta eleitoral era vista como uma das 
possibilidades de ação do movimento operário.

Portanto, o marxismo não deveria ser confundido com a ideia 
de ser seguidor das concepções e posições políticas de Marx (como 
sugeriu Bakunin), mas como definido por Karl Korsch (1977), “a ex-
pressão teórica do movimento revolucionário do proletariado”. Isso 
é importante, pois reuniria o caráter de classe e sua expressão for-
mal – a teoria. É importante acrescentar que fazia referência ao ser 
revolucionário, e não como classe trabalhadora determinada pelo ca-
pital1. A prática e a transformação norteiam o esforço teórico. Nesse 
sentido, a teoria marxista não pode se limitar a relatar o existente, é 
necessário lutar por sua ruptura.

O advogado e anarquista Bob Black (2021) afirmou que se autode-
nominar anarquista significava estar predisposto a uma gama imprevi-
sível de associações, um conjunto que raramente significaria a mesma 
coisa para duas pessoas. Inclusive sobre a oposição ao Estado, chegou 
a afirmar que William Godwin – considerado como um precursor do 
anarquismo moderno – queria que o Estado definhasse gradualmente, 

1 Este debate será mais aprofundado no decorrer do texto.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

159

já que antes seria necessário que o progresso do esclarecimento pre-
parasse a população para viver sem ele. Podemos ainda afirmar que 
Pierre-Joseph Proudhon (2001 [1863]) teria construído uma teoria do 
“federalismo”, que acabava por transferir a maior parte do poder do 
Estado aos governos locais; e, por sua vez, Kropotkin (2022 [1892]) de-
fendia uma espécie de comunas livres que se assemelhavam a cidades-
-estado. Ou seja, a defesa da abolição do Estado – tão cara aos anar-
quistas – também não tinha um consenso em sua forma por parte de 
alguns dos importantes nomes do anarquismo.

Saul Newman (2022, p. 31), ao refletir sobre o anarquismo, afirmou 
tratar-se de “um agrupamento diverso e heterodoxo de ideias, sensibi-
lidades morais, práticas e movimentos históricos e lutas, animado pelo 
que chamo de um impulso anti-autoritário”. E acrescenta ainda que se 
trata de “um desejo de interrogar, recusar, transformar e derrubar to-
das as relações de autoridade, particularmente aquelas centralizadas 
dentro do Estado soberano”. Os anarquistas do século XIX buscaram 
abolir a autoridade política, mas acabaram por invocar outro tipo de 
autoridade, a autoridade moral da sociedade.

O anarquismo é visto como contendo uma posição instintiva e emo-
cional. Talvez, por sentir instintivamente o germe do totalitarismo em 
qualquer sistema intelectual que busca explicar tudo, tem se oposto 
consciente e, com frequência, militantemente ao esforço intelectual 
como tal. Sua oposição não tem sido simplesmente a análises e teorias 
particulares, mas a análises e teorias como tais. Posições como essa 
levaram Conatz (2011) a afirmar que “um movimento que desdenha a 
teoria e adora acriticamente a ação, o anarquismo continua sendo um 
edifício instável, consistindo essencialmente de vários pedaços de aná-
lise marxista sustentando alguns preceitos táticos inflexíveis”. O anar-
quismo é mantido unido principalmente por impulsos libertários — algo 
importantíssimo, com toda a certeza.

Por sua vez, o denominado pensamento decolonial ou giro decolo-
nial, de maneira extremamente resumida, consiste em rejeitar a “mo-
dernidade”, pois representa a “colonialidade do poder” que se constituiu 
a partir da conquista e colonização da América. Há nessa perspectiva 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

160

um desprezo pela proposta universal de luta pelos explorados e oprimi-
dos, visto que isso significaria a reprodução da metanarrativa “totalitá-
ria” típica da modernidade. No nível programático, sua orientação está 
concentrada na denominada “descolonização” do conhecimento.

Grande parte dos autores que tem desenvolvido suas pesquisas 
a partir do pensamento decolonial promove uma dura crítica à deno-
minada razão ocidental, abandonando inclusive as contribuições de 
método de Marx, que buscava explicar a sociedade em sua totalidade, 
realizando a articulação imprescindível entre os modos de produção 
e de reprodução social. Ou seja, esses autores tendem a abandonar o 
caráter da revolução social e o tema da totalidade em suas reflexões. 
Entretanto, a ideia de que o tema da revolução não seja atual diante das 
grandes questões do cotidiano não nos parece adequada.

Grande parte das questões cotidianas elencadas pelos pesquisa-
dores vinculados ao pensamento decolonial está ligada às questões 
identitárias. E aqui há uma grande armadilha, pois os capitalistas per-
ceberam que a identidade pode ser capturada como modo de pertenci-
mento organizado pelo mercado (BARROS, 2024). Ou seja, o identitaris-
mo pode ser utilizado para fortalecer uma lógica de consumo voltado a 
determinado nicho social, contribuindo para sua mercadificação. Nesse 
sentido, vale salientar como a ideia de representatividade cosmética 
pode contribuir para manter tudo como está, mas com uma “maquia-
gem” de mudança. A representatividade cosmética refere-se à inclusão 
de imagens e narrativas de grupos marginalizados em campanhas de 
marketing e publicidade. Embora essa representatividade possa parecer 
positiva à primeira vista, ela pode ser cooptada pela lógica do capita-
lismo de diversas maneiras: mercadificação da identidade; reforço do 
individualismo; diluição de demandas por justiça social; exploração do 
trabalho emocional; e reforço de estereótipos.

Em se tratando da mercadificação da identidade, a representativi-
dade cosmética pode transformar identidades em mercadorias, redu-
zindo grupos complexos a estereótipos simplificados para fins de mar-
keting. Além disso, empresas podem usar imagens de diversidade para 
vender produtos sem se comprometer com mudanças sistêmicas que 
abordem as desigualdades subjacentes.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

161

O capitalismo tende a promover o individualismo, e a representa-
tividade cosmética pode se concentrar em histórias de sucesso indivi-
duais, ignorando as barreiras sistêmicas que muitos enfrentam, refor-
çando assim o individualismo. Isso pode criar a falsa impressão de que 
o sucesso é alcançável para todos, independentemente das circunstân-
cias, desde que se esforcem o suficiente.

No que tange à diluição de demandas por justiça social, observa-
mos que ao apresentar imagens de diversidade, as empresas podem 
dar a impressão de que estão “fazendo sua parte” para a justiça social, 
desviando a atenção da necessidade de mudanças políticas e econô-
micas mais amplas. Inclusive, a representatividade cosmética pode ser 
usada como uma forma de “lavagem de imagem”, permitindo que as 
empresas evitem críticas sobre suas práticas comerciais ou políticas.

Grupos marginalizados são frequentemente chamados a com-
partilhar suas histórias de opressão e resiliência2, o que pode ser 
emocionalmente desgastante e explorador. As empresas podem lu-
crar com essas histórias sem fornecer compensação adequada ou 
apoio às comunidades representadas; é disso que se trata a noção 
de exploração do trabalho emocional.

Finalmente, o reforço de estereótipos se refere ao fato de que a re-
presentatividade cosmética pode, inadvertidamente, reforçar estereó-
tipos se não for feita com cuidado e sensibilidade. Imagens e narrativas 
simplificadas podem perpetuar ideias preconceituosas sobre grupos 
marginalizados, em vez de desafiá-las.

Importa, então, resgatar a ideia de fetichismo, que foi a expres-
são utilizada por Marx para descrever a ruptura do fazer, a autonega-
ção do fazer. Referimo-nos ao fato de que “a mercadoria é um objeto 
produzido por nós, mas situado fora de nós” (HOLLOWAY, 2003, p. 
75). No capitalismo há uma inversão entre coisas e pessoas, ou seja, 
trata-se da fetichização das relações sociais. A mercadoria é vista 

2 O termo, originalmente da física, foi apropriado pela psicologia para descrever a capacidade de superar 
adversidades. No entanto, seu uso generalizado em diversos contextos esvaziou seu significado original. O 
discurso da resiliência muitas vezes coloca a responsabilidade da superação exclusivamente no indivíduo, 
ignorando fatores sociais, econômicos e políticos que contribuem para as dificuldades. Essa visão individu-
alista pode levar à culpabilização das vítimas, como se a falta de resiliência fosse a causa de seus proble-
mas. O foco na resiliência individual pode desviar a atenção da necessidade de mudanças sistêmicas para 
combater as causas das adversidades, quando, na verdade, é preciso questionar as estruturas que geram 
sofrimento, em vez de apenas exigir que as pessoas se adaptem a elas.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

162

como algo dado, como algo feito, como uma coisa, independente das 
relações sociais que a constituem. Entretanto, o fetichismo é um pro-
cesso incompleto, porque só é possível falarmos em um movimento 
desfetichizante se a fetichização não é completa; pois se fosse não 
perceberíamos a fetichização.

Quando se rompe a percepção do fazer, a identidade domina e a 
contradição pode acabar sendo destruída. O objeto criado (inclusive 
o sujeito objetificado) adquire uma identidade durável e, além disso, 
converte-se numa estrutura ilusoriamente autônoma; e essa sepa-
ração é fundamental para o funcionamento do capitalismo. Ciente 
disso, Holloway (2003, p. 100) afirma que “a ruptura do fazer é aquilo 
que, por meio da definição e da classificação, constitui as identidades 
coletivas”. Acrescenta ainda que “o apelo ao ser, à identidade, ao que 
se é, sempre implica a consolidação da identidade, o reforço, portan-
to, da ruptura do fazer, isto é, o reforço do capital (HOLLOWAY, 2003, 
p. 101). Para superar a fetichização é necessário superar a separação 
entre o fazer e o feito.

O foco tem estado quase sempre no “ser” e não no “fazer”. Assim, 
o mundo é um mundo que é, portanto, “todos os aspectos do mun-
do da vida se revestem de um ‘ser’, uma identidade. A identidade se 
torna a categoria-chave para conceituar o mundo (...). A identidade é 
o núcleo da prisão que nos segura firmemente, o ingrediente-chave 
na teia de aprisionamento que nós mesmos tecemos” (HOLLOWAY, 
2013, p. 109). Acabamos, muitas vezes sem perceber, afirmando uma 
identidade sem nos dar conta de que, ao mesmo tempo, é necessá-
rio declarar a sua inadequação, pois nossa existência encontra-se 
para além dessa identidade.

A construção identitária, por isso, contribui também para limitar as 
lutas. Holloway (2013, p. 110-111) chega a afirmar que “nossa luta é a 
luta das mulheres, dos gays, dos trabalhadores, dos desempregados, é 
a luta pelos direitos indígenas, por comida não contaminada, por paz”. 
E ele segue pontuando que “pode ser que estejamos pelo menos va-
gamente conscientes de que nossas lutas são parte de uma totalida-
de maior, (...) mas, precisamente porque (...) a forma de organização 
[capitalista] parece permanente, encerramos as nossas lutas dentro 
de limites, dentro de uma identidade”. Isso é muito grave, pois temos 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

163

inúmeras lutas e protestos, pessoas de alguma forma conscientes de 
que há algo muito errado na forma como a sociedade e o espaço estão 
sendo produzidos, ainda assim essas lutas seguem separadas, não se 
conectam. E nesse processo, a questão identitária cumpre importante 
papel: algo como “somos mulheres, somos gays, somos negros, somos 
indígenas, somos anarquistas, somos marxistas, somos decoloniais”. 
Uma percepção como essa fez com que o psicanalista Douglas Barros 
(2024a, p. 3) afirmasse que “o antirracismo identitário que não busca a 
superação definitiva da racialização é um equívoco”. Um resgate históri-
co da construção social da raça demonstra claramente como essa cons-
trução social foi utilizada para a divisão da classe trabalhadora e para 
a própria manutenção do capital. Ao fim e ao cabo, essas identidades 
podem se tornar a base para sectarismos.

Ainda recorrendo à Barros (2024b, p. 179), o fato é que “a expres-
são ‘política identitária’ partiu de um grupo de militantes negras e lésbi-
cas que tinham como horizonte o socialismo revolucionário, o Coletivo 
Combahee River. (...) A identidade, para elas, era uma construção, não 
uma descoberta”. Segundo afirmava o próprio Coletivo, “temos direito 
como pessoas que não são apenas mulheres, não são unicamente ne-
gras, não são apenas lésbicas, não são apenas da classe trabalhadora.” 
E concluem de forma contundente: “somos pessoas que incorporam 
todas essas identidades”.

Por sua vez, o historiador estadunidense Asad Haider (2019), que 
é filho de imigrantes paquistaneses, desenvolve uma crítica à política 
identitária, que separa a luta contra o racismo da luta contra a desi-
gualdade de classe. Haider argumenta que a política identitária é uma 
forma de individualismo que contribui para impedir a construção de 
uma luta unificada contra a opressão. Aliás, a armadilha da identidade 
está no seu duplo funcionamento, que serve tanto à direita quanto à 
“esquerda antirrevolucionária”. Ao rastrear as origens da política iden-
titária, mostrando como ela evoluiu do movimento pelos direitos civis 
para se tornar uma força dominante na esquerda política, Haider argu-
menta que essa evolução levou a uma ênfase excessiva na identidade 
individual, em detrimento da análise das relações de poder sistêmicas.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

164

Trata-se de um importante debate ao demonstrar que o discurso 
acerca da identidade ao ser incorporado pela direita, descola a opres-
são do debate de exploração, esta que é produtora das desigualdades 
sociais. Não podemos nos furtar à realização de uma crítica à forma 
como a política identitária pode dividir a classe trabalhadora, criando 
rivalidades entre diferentes grupos oprimidos; quando na verdade, de-
vemos defender a necessidade de uma luta unificada que reconheça a 
interconexão entre raça, classe e todas as outras formas de opressão. 
A forma atual da denominada política identitária, frequentemente, se 
concentra em experiências individuais de opressão, negligenciando as 
causas estruturais da desigualdade.

Precisamos buscar nexos aglutinadores, afinal o desenvolvimento 
do capitalismo deixa cada vez mais evidente o seu caráter excluden-
te. Temos visto recorrentes reportagens sobre refugiados que morrem 
afogados tentando atravessar o mar mediterrâneo ou sobre imigran-
tes que morrem ou são presos tentando atravessar a fronteira entre o 
México e os Estados Unidos. A desigualdade tem crescido cada vez mais 
mundo afora, o que tem gerado o avanço do número de pessoas pas-
sando fome e morrendo de inanição. Sem dúvida, grande parte dessa 
população é composta por negros e por descendentes dos povos origi-
nários do continente americano. O que está colocado é a necessária de-
fesa da vida e o reconhecimento das formas de ser e de viver. Portanto, 
a luta decolonial deveria ser também uma luta anticapitalista.

Evidentemente, é importante fazer a crítica ao eurocentrismo, ao 
determinismo econômico, a um racionalismo que é branco, masculino 
e com um fundamento patriarcal, mas isso não significa descartar todo 
o resto. É necessário pensar numa práxis revolucionária que seja ca-
paz de transformar não somente as micro relações do cotidiano, mas 
também de enfrentar o problema do poder: a dominação de classe, da 
propriedade privada e da dimensão cultural. Assim, não podemos dei-
xar de concordar com o geógrafo Valter do Carmo Cruz (2017, p. 38) 
quando afirmou que “não se trata de negar o pensamento europeu (...), 
mas sim nos propormos [a] dialogar com ele sabendo que é europeu, 
portanto, um lugar de enunciação específico (...) seja de afirmação da 
ordem, seja de perspectivas emancipatórias”.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

165

Marx, anarquistas e pensamento decolonial: diálogos 
possíveis?

A obra de Marx é uma contribuição incompleta, irregular, mas enor-
memente frutífera, que deve ser abordada como ele próprio abordou 
tudo: criticamente. Sabemos que Marx não conseguiu realizar seu pla-
no de trabalho, então estamos falando de uma obra inacabada. O pró-
prio autor (2004 [1844]) chegou a afirmar que pretendia escrever um 
livro em seis volumes, em que O Capital (1996 [1867]) era apenas o pri-
meiro (e como sabemos este também ficou incompleto). Esses seis vo-
lumes seriam: O capital; A propriedade da terra; O trabalho assalariado; 
O Estado; O comércio exterior; e O mercado mundial. Embora o projeto 
tenha sido inacabado, Marx deixou escrito alguns fragmentos de textos 
que nos permitem ao menos elaborar algumas provocações acerca da 
alienação, do desvanecimento do Estado, da autogestão, da verdadeira 
democracia e da própria noção de comunidade; elementos fundamen-
tais para projetarmos uma produção do espaço outra.

O resgate dessa reflexão realizada por Karl Marx na primeira me-
tade do século XIX e retomada por ele em 1871, na obra intitulada “A 
guerra civil na França” (2011 [1871]), não deve e nem pode ser retomada 
sem a devida contextualização com o momento atual. Tal falta de cui-
dado seria “engessar” o tempo e esquecer que Marx falava como pen-
sador de seu tempo e refletia sobre a realidade europeia; aliás, sobre 
determinada parcela da realidade do continente, mais especificamente, 
Inglaterra, França, Bélgica e parte do que viria a ser a Alemanha. Ou 
seja, retomar Marx não significa tomar seus escritos de forma dogmáti-
ca, mas avançar a partir dele e tentar contribuir para a projeção de ou-
tra possibilidade de mundo. Por isso, parece-nos realmente importante 
enfatizar que os atores sociais envolvidos na luta pela transformação 
encontram-se para além da figura clássica do proletariado modelada 
a partir dos trabalhadores das grandes fábricas; trata-se de uma enor-
me parcela da sociedade que se vê expropriada, explorada, oprimida e 
submetida a sobreviver ao invés de viver; e quando fazemos menção a 
essa “enorme parcela” não nos referimos apenas à população mais po-
bre. O geógrafo Paulo Alentejano e a historiadora Virgínia Fontes (2024, 
p. 46), em uma útil retomada do pensamento do também geógrafo 
Carlos Walter Porto-Gonçalves, afirmam que “é nas lutas concretas, no 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

166

chão-espaço-tempo da vida que populações massacradas, trucidadas e 
assujeitadas resistiram e resistem, trazendo seus conhecimentos, suas 
formas de ser, seu compartilhamento conosco de aprendizados ances-
trais, de outros horizontes cognitivos”.

As resistências surgem mundo afora e de diversas formas. 
Algumas vezes de maneira mais organizada, noutras menos estru-
turadas e em forma de indignação. Observando tudo isso, Porto-
Gonçalves (2016, p. 23) presume que serão os grupos sociais “com 
outros valores que haverão de apontar caminhos/limites” à lógica 
de acumulação de capitais que se imagina sem limites. Mirando a 
América dita Latina, acrescenta ainda que há mais de 500 anos é pos-
sível observar uma luta “contra o colonialismo e a colonização que 
o atualiza e que nos convoca a ver que a luta contra o capitalismo 
implica também a luta contra a colonialidade que lhe é constitutiva”. 
Assim, não há como negar possibilidades de contato entre as preo-
cupações do pensamento marxista, anarquista e decolonial.

Não é novidade que desde o último quartil do século XIX, o mundo 
mudou muito e que a experiência socialista durante o século XX trou-
xe novos problemas e desilusões. Portanto, como afirma Juan Conatz 
(2011), “não é de pouca importância (...) uma corrente marxista que 
é militantemente antileninista3, e o ressurgimento de um movimento 
anarcocomunista que aceita (embora não necessariamente conscien-
temente) uma boa dose de análise marxista”. Ao se referir à expres-
são “militantemente antileninista”, acreditamos que Conatz está focado 
na ideia da necessidade de trabalhar pelo desvanecimento do Estado, 
além de, como eu, perceber que a noção de ditadura do proletariado 
recebeu significados completamente diferentes em relação à maneira 
como Marx a idealizava e à maneira como os leninistas a concebiam. 
Logo, há diálogo possível que pode unir anarquistas e certos marxistas 
na luta pela produção de um espaço outro.

Também deve ser reconhecido que, embora as diferenças entre 
marxistas e anarquistas tenham sido reais, com muita frequência, 
no passado, as disputas entre eles estiveram ligadas ao fato de que 

3 Acreditamos que a corrente marxista a que Conatz (2011) faz menção possa ser a denominada Marxismo 
Aberto. Esta corrente de pensamento se configura como uma corrente marxista crítica e heterodoxa, que 
critica o socialismo de Estado e a política partidária. O Marxismo Aberto também se refere a uma visão 
não determinista da história na qual a imprevisibilidade da luta de classes é colocada em primeiro plano.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

167

havia deturpações de certas posições de cada grupo, que, de lado a 
lado, tomavam esses posicionamentos parciais como se correspon-
dessem à totalidade do pensamento de ambos os lados. E mais do 
que isso, muitas críticas anarquistas acabavam identificando “o mar-
xismo com o leninismo, o leninismo com o stalinismo, o stalinismo 
com o maoísmo, e todos eles com o trotskismo também” (CONATZ, 
2011), o que é bastante problemático.

Concordo com Conatz (2011) quando afirma ser muito mais crítico 
do “marxismo” da maioria dos “marxistas-leninistas” do que do anar-
quismo. Até porque a percepção do que seria o comunismo, após o que 
foi denominado Revolução Russa, passou a ser a interpretação leninista 
do marxismo por Stalin, em que a própria revolução só seria possível 
através do partido, que foi proclamado como sendo uma necessidade 
histórica. A propósito, o próprio termo marxismo-leninismo foi formula-
do apenas no período da ascensão de Stalin ao poder e após a morte de 
Lenin. Nesse sentido, o “marxismo” que é atacado tem pouco ou nada 
a ver com as teorias de Marx. Existem, e sempre existiram, correntes 
de pensamento enormemente diferentes que se autodenominam mar-
xistas; portanto, é importante ter isso em conta ao formular as críticas.

Há algum tempo, a utilização da expressão “libertário” tem es-
tado em pauta, e o anarquista P. Murtaugh (1978) chegou a afirmar 
que o uso dessa expressão pelos marxistas é oportunista e que “o 
marxismo libertário é um desenvolvimento bastante recente, no que 
diz respeito a teorias e movimentos políticos”. Embora a utilização do 
termo “marxismo libertário” seja mais recente no âmbito do marxis-
mo, trata-se de um termo desnecessário, já que a tradição remonta 
de longo tempo. Conatz (2011) recorreu à história e lembrou-nos que 
“Rosa Luxemburgo – certamente uma das figuras centrais em qual-
quer história do marxismo – estava condenando as teorias de Lenin 
sobre o partido de vanguarda e a disciplina centralizada e hierárquica 
há três quartos de século, em 1904”. E acrescenta ainda que “em 1918 
– enquanto muitos anarquistas estavam correndo para se juntar aos 
bolcheviques – ela estava criticando os métodos ditatoriais dos bol-
cheviques e alertando sobre o fracasso da Revolução Russa”. Outros 
pensadores importantes, como Georg Lukacs, Antonio Gramsci e 
Wilhelm Reich, também ajudaram a alimentar um marxismo libertá-



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

168

rio. Portanto, parece-nos desperdício desnecessário de energia tentar 
afirmar que o libertarismo verdadeiro estaria ligado apenas ao anar-
quismo; até porque esse tipo de discurso desagrega.

Também no Brasil, o geógrafo Marcelo Lopes de Souza (2017, p. 
15), ao abordar a importância do anarquismo – que estaria ligado à li-
nhagem libertária – chega a afirmar que seria necessário “escapar das 
armadilhas de um marxismo que, embora em crise, não sucumbiu, e 
busca reciclar-se, em parte, às custas da absorção seletiva de ideias, 
princípios e métodos libertários, como a autogestão”. Parece estranha 
tal afirmação, pois autogestão, autogoverno, autodeterminação, autoe-
mancipação e a verdadeira democracia já estavam colocadas na obra 
de Marx (2005) desde 1843, por exemplo, em Crítica à filosofia do di-
reito de Hegel, e são posteriormente retomadas em alguns escritos do 
final de sua vida. Além disso, como já afirmamos, não acreditamos ser 
positivo reeditar uma espécie de luta entre anarquistas e marxistas, até 
porque há muitas aproximações entre aquilo que defendiam os anar-
quistas e o que defendia Marx.

Todavia, esperamos ter deixado claro, isso não significa que o 
marxismo não tenha de ser submetido à crítica. O próprio Marx (2010, 
p. 70), em resposta à carta de Ruge em 1843, afirmou que nossa crítica 
não deve temer nada, incluindo seus próprios resultados. Portanto, 
podemos até chegar à conclusão de que é necessário transcender 
Marx, mas para isso é necessário primeiro compreendê-lo. Assim, 
para uma análise correta acerca da interpretação daquilo que Marx 
defendia, é necessário ler Marx. Importa, também, não aceitar afirma-
ções de seus opositores ou daqueles que afirmam, justificadamente 
ou não, ser seus seguidores. Somente assim será possível começar 
um diálogo profícuo entre anarquistas, marxistas e os pesquisadores 
ligados ao pensamento decolonial.

A despeito de que haja uma cobrança acerca da falta de uma teoria 
marxista de Estado, é interessante acompanhar a reflexão do cientis-
ta político argentino Atilio Boron (2006, p. 312) quando afirma que “a 
teoria marxista de Estado é, na realidade, uma teoria da ´extinção do 
Estado`, uma teoria da reabsorção do Estado pela sociedade civil plas-
mada na fórmula do ´autogoverno`.” Portanto, parece ao menos ques-
tionável o discurso que afirma ter sido Marx um defensor de um Estado 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

169

autoritário e centralizador. Acreditava ele que “o Estado era, e é, uma 
entidade parasitária cuja permanência depende da sobrevivência de 
uma sociedade de classes” (BORON, 2006, p. 313). Importa esclarecer 
que o desvanecimento do Estado não significa o fim da administração 
pública. E aqui, há já uma aproximação com o discurso anarquista acer-
ca da necessidade do fim do Estado.

Para Marx (2005 [1843], p. 21), o Estado político representa a sepa-
ração do povo em relação à sua própria essência; ou seja, “o povo é o 
‘Estado real’, a base da constituição. Ele é o ‘todo’, o poder constituinte; 
a constituição é a ‘parte’, o poder constituído”. Portanto, quando o povo 
se torna submetido àquilo que ele próprio criou, ele perde seu estatuto 
fundante e as posições são totalmente invertidas. Presenciamos assim 
a separação e a oposição entre Estado e sociedade civil, entre Estado 
político e Estado não político; eis aí a alienação política.

Na luta pela verdadeira democracia, Marx (2005 [1843]) acredita-
va que era necessário opor à burocracia a alternativa da autogestão. 
Chegar à verdadeira democracia, para Marx, significava caminhar 
para o desvanecimento do Estado (e nesse caso, necessariamente, 
para o fim do seu contraponto: a sociedade civil), o que levaria à 
constituição da comunidade.

Encaminhar-se-ia em direção a uma espécie de autogoverno, já que 
cada indivíduo governaria a si mesmo, assim, a comunidade como um 
todo se autogovernaria. Haveria funções sociais e administrativas que 
continuariam a ser exercidas, mas não mais como funções estatais. 
Marx (2012 [1844]) referir-se-ia a elas como funções sociais análogas 
àquelas do Estado, mas não idênticas (nem coercitivas ou opressoras), 
pois se tornariam funções públicas. Nesse sentido, sendo funções pú-
blicas, as funções governamentais transformar-se-iam em funções ad-
ministrativas. Para Marx, assim, a autoridade estatal cederia lugar à au-
tonomia, isso porque a divisão das funções gerais transformar-se-ia em 
algo tão natural e rotineiro, que não concederia qualquer autoridade.

O anarquismo traz consigo um conjunto de ideias, práticas, lutas 
e movimentos históricos animado por um impulso antiautoritário, que 
busca derrubar todas as formas de relações de autoridade. A sociedade 
anarquista equivaleria a sociedades sem Estado. Assim, as relações so-
ciais seriam “administradas autônoma, direta e cooperativamente pelas 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

170

próprias pessoas, ao invés de serem administradas pela mediação de 
instituições alienantes e centralizadas” (NEWMAN, 2022, p. 32). Tal po-
sicionamento opõe fortemente o anarquismo aos preceitos mais con-
servadores, ao liberalismo (que considera o Estado um mal necessário) 
e ao socialismo, que entende o Estado como um instrumento para a 
construção do próprio socialismo, seja através de reformas social-de-
mocratas ou por meio da tomada do controle do poder estatal.

No século XIX, houve forte embate entre os seguidores de Bakunin 
e aqueles influenciados por Marx na Primeira Associação Internacional 
de Trabalhadores (ou Primeira Internacional como também ficou conhe-
cida). O grupo liderado por Bakunin considerava o Estado como uma es-
trutura de dominação, que se perpetuaria mesmo depois da revolução 
ao invés de desvanecer. Esse grupo acusava o grupo liderado por Marx 
de defender a utilização do Estado para realização da revolução. E aqui 
identificamos a primeira confusão interpretativa.

Nesse caso, a luta pelo controle da Internacional colaborou para 
o afastamento e o rompimento do diálogo entre esses dois grupos, o 
que gerou mal-entendidos. Marx não defendia a tomado do poder do 
Estado, ele defendia o seu desvanecimento, mas tinha consciência de 
que ele existia e que, em um primeiro momento, há que se lidar com 
ele. A partir dessa posição defendida por Marx, os anarquistas passa-
ram a acusar Marx de trabalhar pela tomada do Estado e pela instaura-
ção da ditadura do proletariado. Obviamente, essa acusação era muito 
potente, principalmente vindo dos anarquistas que defendem a derru-
bada de todas as formas de relações de autoridade.

No entanto, é necessário desmistificar a expressão “ditadura do 
proletariado”. É preciso ter em conta o contexto histórico em que Marx 
e Engels trazem à tona a expressão “ditadura do proletariado”. A ex-
pressão surge como contraposição àquilo que denominaram ditadura 
da burguesia ou da ditadura do Capital. Ademais, Marx afirmava que 
toda forma de poder estatal é uma forma de ditadura de classe. E, nes-
se sentido, era possível afirmar que a democracia burguesa era ela pró-
pria uma ditadura de classe. Assim, percebemos de fato algum exagero 
naqueles que supervalorizam a expressão “ditadura do proletariado” e 
outras assemelhadas como, por exemplo, a “ditadura democrática do 
proletariado”. Isto porque em um certo sentido, para Marx, ditadura 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

171

era a primazia de uma classe no controle; ditadura não era necessaria-
mente o arbítrio ou a excepcionalidade. Por isso, quando Marx falava 
da ditadura burguesa, fazia referência ao caráter de classe burguesa do 
Estado; ou seja, Marx usou a palavra ditadura para caracterizar a ideia 
de conteúdo político do Estado (aliás, nesse sentido, não à toa, Marx uti-
liza a expressão “ditadura democrática do proletariado”, o que sinaliza 
que não se tratava de uma forma autoritária).

De alguma maneira, poderíamos dizer que a instauração da expe-
riência socialista no século XX fez muito mal à ideia do que seria o co-
munismo. Não é possível continuarmos a acreditar que o socialismo é 
uma fase que antecederia ao comunismo, isso porque, na verdade, é 
sua maior ameaça, já que acaba derrubando preceitos importantes do 
comunismo (como o desvanecimento do Estado, por exemplo).

Ao contrário do que se possa pensar, a expressão ditadura do 
proletariado não surge no Manifesto Comunista; aliás, essa expressão 
nem é utilizada no Manifesto. O fato é que Marx utiliza poucas vezes 
essa expressão e sequer trata de conceituá-la com precisão. Em geral, 
a utilização da expressão ditadura do proletariado, por Marx, foi rea-
lizada em cartas ou documentos não previstos para publicação (com 
exceção de “As lutas de classes na França de 1848 a 1850” e “Crítica 
do Programa de Gotha” de 1875). Na verdade, Marx não explica mui-
to bem o conceito de ditadura do proletariado. Ele chega a afirmar 
que “entre a sociedade capitalista e a comunista, situa-se o período da 
transformação revolucionária de uma na outra” (MARX, 2012 [1875], 
p. 43). Em 1871, Marx havia escrito uma espécie de panfleto intitulado 
Guerra civil na França, onde também apresentava a ideia de ditadura 
do proletariado. Ali afirmara que o aspecto mais relevante da Comuna 
de Paris, ao contrário de todas as revoluções anteriores, estava no fato 
de ter iniciado o desmonte do aparelho de Estado através da transfe-
rência do poder para o povo. Ele percebeu a instituição da Comuna 
como uma tentativa de criação de um regime o mais próximo possível 
de uma democracia direta. Marx aproximava a noção de ditadura do 
proletariado de uma forma de governo em que a classe trabalhadora 
realmente governaria e se incumbiria de muitas das atividades até en-
tão executadas pelo Estado. Ou seja, o proletariado estaria exercendo 
a hegemonia que a burguesia exercia até então, mas revolucionando 
a forma de participação e engajamento (FERREIRA, 2022).



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

172

Uma percepção como esta encontra-se, também, claramente em 
uma carta do anarquista italiano Errico Malatesta, relativa à ideia de di-
tadura do proletariado, enviada a Luigi Fabbri em 30 de julho de 1919. 
Nessa carta, em que se referia aos bolcheviques, afirmou Malatesta 
(2014 [1919], p. 122) que a expressão ditadura do proletariado signifi-
ca “simplesmente o fato, revolucionário para os trabalhadores, (...) de 
construir uma sociedade, organizar um modo de vida em que não haja 
lugar para uma classe que explora e oprime os produtores”. E em segui-
da afirmou ainda que “ditadura do proletariado significa dizer ditadura 
de todos, o que é o mesmo que dizer que não seria uma ditadura, as-
sim como o governo de todos não é mais um governo, no sentido au-
toritário, histórico e prático do termo”. Malatesta (2014 [1919], p. 122) 
acrescenta que a divergência com os marxistas não seria mais do que 
uma questão de palavras no que se refere ao resultado da luta, já que 
para os anarquistas “a ditadura do proletariado seria o poder efetivo de 
todos os trabalhadores visando derrubar a sociedade capitalista, e tor-
nar-se-ia a anarquia desde que a resistência reacionária tivesse cessado 
e que ninguém pudesse mais pretender obrigar a massa, pela força, a 
obedecer-lhe e a trabalhar para ele”4.

Em nenhum momento a ideia de ditadura do proletariado é concei-
tuada por Marx como uma forma de manutenção do Estado, até por-
que ele defendia o seu desaparecimento, sua dissolução gradual. Para 
Marx, o conceito de desvanecimento do Estado é incompatível com a 
ideia de ditadura. A mesma incompatibilidade se dá com a expressão 
Estado proletário. Aliás, a posição de Marx parece bastante clara em 
dois textos escritos por ele em 1873 e em 1874; “Indiferença em matéria 
política” e “Comentários de Marx a Estatismo e Anarquia de Bakunin”, 
respectivamente. Nesta segunda obra, Marx define verdadeiramente 
aquilo a que se está referindo como “proletariado organizado como 
classe governante”, e que, equivocadamente, acaba equiparada a uma 
ditadura em sentido autoritário (FERREIRA, 2022).

Afirma Marx, na mesma obra, que a ideia de proletariado organi-
zado como classe governante “significa que o proletariado, em vez de 
lutar seccionalmente contra a classe economicamente privilegiada, al-

4 É possível aprofundar esse debate em FERREIRA, Alvaro. A cidade que queremos: produção do espaço e 
democracia. 2.ed. Rio de Janeiro: Consequência, 2022, mais especificamente no capítulo 4 do livro.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

173

cançou força e organização suficientes para empregar meios gerais de 
pressão nessa luta”. Mas acrescenta ainda que, “no entanto, ele só pode 
usar tais meios econômicos conquanto abole seu próprio caráter como 
assalariado, portanto, como classe. Com sua vitória completa, seu pró-
prio governo também acaba, já que seu próprio caráter de classe desa-
parece”. Importante acrescentar que na sequência de suas afirmações 
Marx aproxima aquilo que denominou de “meios gerais de pressão” à 
ideia de “função administrativa”, já que a participação tornar-se-ia total-
mente natural para o ser político, o que contribuiria para não o tornar 
superior aos demais. Assim, desmontando as bases materiais que con-
formam a sociabilidade capitalista, desmontam também as suas formas 
jurídico-políticas (FERREIRA, 2022).

Esse processo levaria a uma hegemonia de formas não-capitalistas 
e de desalienação progressiva da sociedade, além de caminhar em di-
reção da ideia de emancipação humana, o que traria à tona a dimensão 
do ser político. Para a realização da emancipação humana seria neces-
sário a implantação da noção de comunidade e da verdadeira democra-
cia, que contribuiriam para a desalienação.

Embora essa posição seja bem clara em Marx, o discurso de 
Engels era mais ambíguo e mesmo diferente da concepção defendida 
por Marx. Engels apresentava a ideia de abolição gradativa do Estado 
pelo proletariado; assim, defendia a ideia de que o Estado poderia ser 
usado como meio de sua própria abolição. É possível perceber, en-
tão, diferenças importantes na posição defendida por esses autores. 
Aliás, nesse sentido o caminho trilhado por Lenin aproximou-se muito 
mais de Engels do que de Marx. Inclusive, a apropriação da expressão 
“ditadura do proletariado” feita na Rússia acabou distorcendo ainda 
mais essa expressão, chegando inclusive a um despotismo ilimitado. 
De fato, houve uma considerável diferença entre o que Marx conside-
rou “ditadura democrática do proletariado” e o que Lenin acabou insti-
tuindo na Rússia: a ditadura do proletariado sob a direção do partido. 
Assim, o que se viu foi a ditadura de um partido, ou melhor, dos chefes 
de um partido; e isso definitivamente não é comunismo. Portanto, é 
difícil acreditar que tenha efetivamente sido posto em prática, de fato, 
o comunismo em algum país, até porque sem a instituição da verda-
deira democracia, a alegação de que o povo era possuidor dos meios 
de produção é claramente falsa.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

174

O movimento contra e para além para pensar a produção 
do espaço

O pensamento utópico é muito importante, entretanto é preciso ter 
cuidado, pois se a utopia for tomada como um modelo de como a socie-
dade deve ser organizada, ela pode se tornar opressiva. Portanto, é pre-
ciso pensar a utopia como um processo, como movimento em direção 
a um mundo outro. Esse movimento não deve ser pensado como uma 
coisa homogênea, mas deve estar aberto para múltiplas possibilidades 
de ação. Talvez seja por isso que o cientista político John Holloway (2013, 
p. 15) afirme que há “uma crescente percepção de que não podemos 
esperar pela grande revolução, de que temos que começar a criar algo 
diferente aqui e agora”. E, em seguida, acrescenta ainda que “a única 
maneira de pensar em mudar o mundo radicalmente é com uma multi-
plicidade de movimentos intersticiais fluindo a partir do particular”.

Embora saibamos da importância de refletir e considerar a dimen-
são da totalidade, é no âmbito da proximidade o ponto de partida, é 
aí que a pressão é sentida e vivida. Essa é a dimensão em que uma 
multiplicidade de rebeldias particulares vem à tona, pois é na dimen-
são da proximidade que vivemos, onde cotidianamente nos encontra-
mos. Essas rebeldias são denominadas, por Holloway (2013), de fissuras 
no capitalismo, e constituem-se como um “movimento da experiência, 
muito frequentemente um aprender-na-luta”. O que se vê, em uma pri-
meira instância, são lutas que esses grupos sentem como necessárias. 
Então, não se trata de autodeterminação pura, até porque o que se 
considera necessário é condicionado pela sociedade em que vivemos. 
Entretanto, não deixa de ser “uma força em direção à autodeterminação 
social, ela é um impulso não apenas contra, mas também para além da 
determinação de nossas vidas pelo capital” (HOLLOWAY, 2013, p. 24).

O caminho em direção à ideia de comunismo, de fato, é um pro-
cesso que carrega em si ideais utópicos. Trata-se de um caminho a 
perseguir, algo que vai sendo construído a partir da valorização da 
participação da sociedade civil nas atividades públicas. Considerar a 
ideia de comunismo produz uma abertura para uma nova possibilida-
de, para algo diferente do que temos. Trata-se de trabalhar pela rea-
lização de um acontecimento outro; somente assim viabilizaremos a 
materialização das consequências dessa nova possibilidade. Portanto, 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

175

precisamos refletir sobre a palavra “comunista”, e assim, tentar colo-
car tudo em seu devido lugar. Trata-se de um movimento em direção 
a novos acontecimentos, que contribuirão para a realização de outra 
forma de produção do espaço.

O filósofo francês Alain Badiou (2010, p. 22) fala-nos da importância 
da necessidade de compreender que a palavra “comunista” não pode 
se tornar um adjetivo que qualifica determinada política; até porque, 
trata-se de total incongruência expressões como “partido comunista” e 
“Estado comunista”. Essa afirmação contém em si uma crítica àqueles 
que instauraram regimes muitas vezes nomeados de comunistas (nou-
tras vezes de socialistas), mas que em realidade negavam os pressu-
postos do próprio comunismo. Ou seja, “a forma partido, assim como 
a de Estado, é inadequada para garantir a sustentação real da Ideia [de 
comunismo]” (BADIOU, 212, p. 146). É preciso lutar para reduzir o poder 
do Estado. Dito de outra maneira, precisamos criar e valorizar práticas 
que contribuam para o desvanecimento do Estado (FERREIRA, 2022).

O filólogo belga Bruno Bosteels (2010, p. 70), partindo de posição 
semelhante, acredita que algo fundamental para o caminho em direção 
ao comunismo é a mobilização contra uma série de elementos claros e 
incontestáveis contra os quais é preciso lutar: os privilégios de proprie-
dade, a hierarquia e a autoridade. Posição em perfeita conexão com o 
pensamento anarquista e com o próprio pensamento decolonial, que 
alega, através da permanência da colonialidade, a existência da hierar-
quização do saber e do poder (QUIJANO, 2013, 2010, 2005, 2002).

Marx imaginava a possibilidade de chegada ao comunismo como 
um processo, que se realizaria através do desvanecimento do Estado. 
Isso em nenhum momento significava, para Marx, a manutenção do 
Estado pelo proletariado. Ao contrário, acreditava ele na necessidade 
de destruição da maquinaria do Estado. Voltamos a afirmar que não se 
tratava da mera mudança daqueles que estariam a frente do governo. 
Era necessário construir outra coisa, algo novo que possibilitasse o nas-
cimento da verdadeira democracia e com ela a ideia de comunidade.

A radicalização da democracia é um processo, que é parte integran-
te do processo de desvanecimento do Estado. Assim, é fundamental 
apoiar e incentivar a criação de assembleias e debates populares; e não 
apenas consultivos, mas também deliberativos. Para tanto, colaboraria 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

176

muitíssimo a criação de conselhos populares e temáticos permanentes. 
O que aparece aqui como uma espécie de utopia do processo de trans-
formação, demanda a criação de espaços de diálogo que possibilitem 
a visibilidade das inúmeras e distintas demandas populares (FERREIRA, 
2022, 2019a, 2019b, 2018). Para alcançarmos a justiça social é preciso 
escapar da ideia da ditadura da maioria, é preciso pensar em uma de-
mocracia que tenha em conta o respeito às minorias.

As anotações realizadas por Marx em 1844, intituladas de 
Manuscritos Econômico-Filosóficos, deixam transparecer a construção 
teórica acerca da ideia de comunismo como tendo por base a abolição 
da propriedade privada e da alienação humana, valorizando a verda-
deira apropriação da natureza humana através do e para o ser humano 
(MARX, 2004, [1844] p. 103). Marx defendia a ideia de que o comunis-
mo seria “a verdadeira dissolução (Auflösung) do antagonismo do ho-
mem com a natureza e com o homem; a verdadeira resolução do con-
flito entre existência e essência, entre objetivação e auto-confirmação 
(Selbstbestätingung), entre liberdade e necessidade (Notwendigkeit), en-
tre indivíduo e gênero. É o enigma resolvido da história e se sabe como 
esta solução” (MARX, 2004 [1844], p. 105).

Parece que algo fundamental para não reproduzirmos o estado 
de coisas atual, seria escaparmos da separação entre gestão e pro-
priedade. É necessário, inclusive, retrabalhar a noção de proprieda-
de. Caso repensemos a necessidade de conviver com a propriedade 
da maneira segundo a qual estamos acostumados, outras possibili-
dades de convivência podem tomar forma. Poderíamos pensar em 
terrenos para usos coletivos e das famílias, poderíamos pensar na 
prioridade do valor de uso, ou em como a ideia de herança pode ser 
descartada5 (FERREIRA, 2024).

Por que não pensar na possibilidade da gestão como parte do tra-
balho coletivo? Por que não pensar na rotatividade daqueles que es-
tão à frente da gestão para não “eternizar” determinados sujeitos dan-
do-lhes excessivo poder de decisão? É preciso pensar em conselhos 
populares que se debrucem sobre questões que afligem a população 
mais diretamente. Não se trata de acreditar que tudo se resolve no 
âmbito local, mas é fato que é na escala do lugar que a população sen-

5 O exemplo da cidade de Maras no Peru, localizada 40 km ao norte de Cusco, aponta nessa direção.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

177

te mais fortemente os efeitos da desigualdade na produção do espaço, 
e que se refletem na diferença de infraestrutura dos bairros, na falta 
de transportes coletivos de boa qualidade, nas péssimas condições de 
trabalho de determinadas parcelas da sociedade, na valorização dife-
renciada do espaço urbano, na criação de territórios em que o poder 
do tráfico de drogas e das milícias controlam e apavoram a população 
que está submetida ao seu controle etc. Em outras palavras, é preciso 
ter em conta a questão da proximidade.

Não há como pensar em transformação da forma de gestão sem 
pensar em mudanças sociais e econômicas, e também na construção 
de novos espaços de debates. Isto porque Marx acreditava que a 
superação do Estado e da sociedade civil se daria através da consti-
tuição da comunidade, que traz em si tanto o Estado como a socie-
dade civil, mas simultaneamente elimina ambos. A comunidade seria 
uma nova forma de organização da sociedade, dos seres políticos. 
Marx colocava o ser político em contraposição à política instituída. 
Acreditava ele que a implementação desse projeto levaria à redução 
das funções ligadas a um governo central, porque a luta da comu-
nidade deveria ser contra o Estado (objetivando sua superação) e, 
portanto, a valorização da autonomia e dos lugares levaria à certa 
descentralização. Assim, cada vez mais a ideia de verdadeira demo-
cracia, desenvolvida por Marx em meados dos anos de 1840, aproxi-
ma-se da ideia de comunidade, mais desenvolvida em seus escritos 
do início da década de 1870, inspirado pela Comuna de Paris. São 
reflexões que não estão distantes das perspectivas anarquistas.

O Estado está em tal grau integrado à reprodução do capital, 
que acaba por contribuir para a promoção da acumulação do capital. 
Inclusive, as pseudorrevoluções do século XX mostraram que o socialis-
mo não se caracterizou por ser um sistema de produção tão “eficiente” 
quanto o capitalismo; além disso, reproduziu as mesmas estruturas hie-
rárquicas, a opressão e alienação que condenavam. Portanto, torna-se 
fundamental empenharmo-nos no movimento em direção ao desvane-
cimento do Estado.

Marx (2005 [1843]), na obra “Crítica à Filosofia do Direito de Hegel”, 
deixa inúmeras pistas e encaminhamentos sobre o que denominou de 
desvanecimento do Estado. Acreditava ele que o Estado desapareceria 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

178

porque em seu lugar surgiria a verdadeira democracia, em que uma 
nova forma de organização política tomaria lugar. Marx falava-nos de 
um movimento simultâneo em que a sociedade civil ganharia força e 
aumentaria sua participação e o Estado, por sua vez, desvaneceria. Esse 
processo aconteceria justamente porque haveria um movimento de 
aproximação entre essas duas esferas, o que contribuiria para a disso-
lução de ambos: Estado e sociedade civil.

O fim do Estado, para Marx, não significava que não haveria go-
verno ou que não haveria uma administração pública. Podemos en-
contrar na obra “A guerra civil na França” (2011 ) afirmações muito 
fortes indicando que a revolução emancipadora somente poderia ser 
“um governo do povo pelo povo” e que teria que ser “a retomada pelo 
povo e para o povo de sua própria vida pessoal”. Marx mirava o des-
vanecimento do Estado e de toda a sua maquinaria, com a criação de 
instituições adequadas ao autogoverno popular. Isso se daria paulati-
namente a partir do crescimento sistemático da participação da popu-
lação na definição e gestão de políticas públicas.

A construção teórica de Marx acerca da revolução ainda é mui-
to valiosa e nos mostra a importância de seu sentido antiautoritário 
e verdadeiramente democrático, além de valorizar e reafirmar as po-
tencialidades emancipadoras no interior da sociedade. A ideia de re-
volução é parte integrante de sua estrutura de pensamento, pois é um 
ato político com fim social, já que procura dissolver a velha ordem da 
sociedade e o velho poder governante. Vamos assim ao encontro do so-
ciólogo Michael Löwy (2012, p. 20), que acredita que a teoria marxiana 
da revolução como autoemancipação dos explorados “continua a ser 
uma bússola preciosa para o pensamento e a ação”. A autoemancipa-
ção era, para Marx, um aspecto intrínseco do movimento em direção 
ao comunismo. Assim, é possível percebermos por que tentativas “de 
‘construção do socialismo’ sem o povo (ou contra ele), ‘emancipação’ do 
trabalho de cima para baixo, imposição de uma nova sociedade pelos 
decretos de um poder burocrático e autoritário estava inevitavelmente 
destinada ao fracasso” (LÖWY, 2012, p. 21). Marx acreditava que o ser 
político somente teria autonomia e viveria seu sentido público, naquilo 
que denominou comunidade (um lugar que não é nem o do Estado e 
nem o da sociedade civil). E aqui, como esperamos ter deixado claro, 
não se trata de pensar que após o fim da antiga sociedade haveria uma 
nova dominação de classe culminando em um novo poder político; se-



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

179

ria outra coisa. Muitas vezes, partidos de esquerda pensam em estar 
no poder, em assumir a maquinaria estatal, outras vezes preconizam o 
retorno do keynesianismo ou do compromisso social-democrata; não 
foi esse o caminho idealizado por Marx.

Referimo-nos à perspectiva de algo realmente novo, e o que Marx 
afirmava era que a verdadeira ideia de abolição do Estado não pode-
ria se apoiar no próprio Estado; o que haveria de surgir com o des-
vanecimento do Estado teria de ser algo novo. Dessa maneira, não se 
trata de mudar quem está no poder, ou remetendo-nos ao século XIX, 
à conquista do Estado pelo proletariado. Isso parece claro e cristalino 
quando Marx (2006 [1852]) afirma que o problema dos levantes revo-
lucionários tem sido o fato de não entender que para o Estado ter fim, 
é preciso que ele realmente deixe de existir. Isso se exemplifica pelos 
próprios partidos de esquerda, que ao chegarem ao poder utilizaram-
-se do próprio aparato do Estado como a principal recompensa pela 
vitória. Acreditamos, a partir de Marx, que o fracasso das “revoluções” 
ocorreu exatamente porque ao invés de caminhar em direção do des-
vanecimento do Estado, elas acabaram reforçando o Estado, mesmo 
que, muitas vezes, tivessem o objetivo de melhorá-lo (FERREIRA, 2022).

A ideia do fim do Estado em Marx está intimamente ligada à au-
tonomia, que se encontra ligada à autodeterminação e ao autogover-
no. Marx não trata a noção de autonomia como simples oposição à 
autoridade, pois acreditava que a luta deveria ser pelo fim do Estado 
e, consequentemente, sua autoridade. A cientista política Thamy 
Pogrebinschi (2009, p. 75), procurando desenvolver tal debate, afirma 
que a “ideia de autoridade esvazia-se, deixa de ter sentido, pois não 
há espaço para ela quando o que se tem é um estado de coisas no 
qual a comunidade em si se autogoverna porque cada uma de suas 
partes componentes, os homens, também se governam”. A partir de 
então é possível entender por que a autora afirma que “o autogover-
no das comunidades que Marx vislumbra como aquilo que sucederá 
ao fim do Estado consiste, assim, em uma espécie de autogoverno do 
autogoverno dos homens”. Nesta perspectiva é possível compreender 
por que não há como pensar separadamente autonomia individual e 
autonomia coletiva6 a partir de Marx.

6 Embora afirmando-se crítico de determinada perspectiva de alguns autores marxistas, Cornelius Casto-
riadis (1982) desenvolve importante debate acerca da categoria autonomia, mas que, de certa maneira, 
não rompe com aquilo colocado, embora mais superficialmente, por Marx. Na Geografia, Marcelo Lopes 
de Souza apropria-se do debate desenvolvido por Castoriadis e promove importantes associações entre 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

180

Se buscamos aquilo que ainda não existe, as reflexões de Marx vão 
ao encontro do novo; do impossível possível, se verdadeiramente con-
siderado como horizonte a ser alcançado. Aqui não há como não recor-
dar Lefebvre quando afirmava que para alcançarmos o possível temos 
de mirar o impossível. Assim, ao pensar no rompimento com o Estado, a 
forma política propiciada pela formação da comunidade surge do novo, 
e, a partir de então, a verdadeira democracia juntamente com a eman-
cipação humana encontrar-se-iam e realizar-se-iam naquilo que Marx 
chamou de comunismo (FERREIRA, 2022).

Evidentemente, estamos falando de algo que não se realizou (ain-
da). Quando falamos da superação do Estado, referimo-nos ao concei-
to de Estado moderno e de sua forma de organização, inclusive a ma-
neira como se dá o agir político. Não se trata de fazer uma revolução 
para transferir o poder de uma fração de classes governantes para ou-
tra, mas para derrubar a maquinaria da própria dominação de classe 
(MARX, 2011 [1871). Para Marx, o Estado precisava existir, justamente 
para percebermos que ele não funcionava e precisava ser superado. É 
a partir desta consideração que Pogrebinschi (2009, p. 167) afirma que 
“a comunidade é o antiestado e, ao mesmo tempo, o pós-Estado. Ela ga-
nha existência quando o Estado deixa de existir, e só quando ele deixa 
de existir”. Por isso, mesmo sem se valer dos instrumentos do Estado, a 
comunidade nasceria de sua ruína; o que corrobora o discurso de Marx 
(2011 [1871]), quando afirmava que a sociedade comunista surgiria da 
própria sociedade capitalista. Isso porque não acreditava que capitalis-
mo e democracia combinassem.

Na utopia que vai em direção a uma sociedade comunista, não res-
ta dúvida que existiriam funções de governo (até porque Marx nunca 
imaginou que no comunismo não houvesse governo), mas partia da 
ideia de um autogoverno e não de um governo que partisse do Estado; 
defendia a instauração de funções sociais. Mais uma vez, é importan-
te percebermos que estamos nos referindo a um processo, um movi-
mento em direção a algo diferente, algo novo. Haveria, portanto, uma 
convivência entre o que ainda existe – e que é a negação daquilo que 
vislumbramos – e a prefiguração de um futuro outro.

autonomia e espacialidade.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

181

Ao se referir ao cientista político boliviano Alvaro García Linera7, 
que foi vice-presidente da Bolívia de 2006 até 2019 (eleito ao lado do 
presidente Evo Morales), Bruno Bosteels (2010, p. 74) menciona uma 
entrevista concedida por García Linera, quando já havia assumido a 
Vice-Presidência da Bolívia, na qual afirmou que

o horizonte geral de nossa época é comunista. E este comunismo 
terá que ser construído sobre a base das capacidades auto-orga-
nizativas da sociedade, de processos de geração e distribuição 
da riqueza comunitários e autogestionados. (...) E aqui é onde 
surgiram as lutas com vários companheiros sobre o que é pos-
sível fazer. Quando entro no governo, o que faço é validar esta 
interpretação do momento atual e começar a operar no nível 
do Estado em função dela. Então, onde está o comunismo? Que 
fazer a partir do Estado em função desse horizonte comunista? 
Apoiar tanto quanto possível o deslocamento das capacidades 
de organização autônomas da sociedade. Chega até aí a possibi-
lidade do que pode fazer um Estado de esquerda. Ampliar a base 
trabalhadora e a autonomia do mundo do trabalho, potencializar 
formas de economia comunitária onde haja redes, articulações e 
projetos mais comunitários.

Acreditamos que é muito mais fácil a construção de diálogo com 
políticos de partidos de esquerda quanto a ações que visem o forta-
lecimento da sociedade civil do que com políticos de direita. Portanto, 
pensar na produção de um espaço outro passa pela construção desses 
diálogos e pela construção de parcerias público-comunitárias, por ini-
ciativas locais alternativas que visam a práticas contra-hegemônicas e 
que contribuem para a realização de vivências transformadoras para 
aqueles que delas participam.

Parece-nos fundamental incentivar as parcerias público-comunitá-
rias, que manifestam a relação entre a esfera pública e as iniciativas 
comunitárias em suas múltiplas formas de organização em direção à 

7 Em 2008, em interessante obra intitulada “La potencia plebeya: acción colectiva y identidades indígenas, 
obreras y populares em Bolivia” procurou superar a figura clássica do proletariado utilizando a expressão 
potência plebeia. Outros autores têm utilizado também outros nomes ao tentar transmitir um movimento 
para além da figura clássica do proletariado, referindo-se muitas vezes a massas sem forma ou ainda não 
formadas: hordas (Deleuze); plebe (Rancière); lumpen (Laclau), por exemplo.



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

182

autogestão, e que valorizam as capacidades criativas e as iniciativas por 
elas desenvolvidas. Apesar de sua diversidade, essas parcerias “iden-
tificam-se por serem promovidas por coletivos, redes, e formas de or-
ganização social formalizadas que conduzem ações guiadas por princí-
pios políticos em busca da construção de autogestão de territórios e de 
formas contra-hegemônicas [de ação]” (BOTELHO, RAIMUNDO, 2023). 
Nesse sentido, a dimensão da proximidade tem um papel importantís-
simo na construção de táticas e estratégias revolucionárias.

A revolução como processo, como movimento

Todos nós vivemos dentro de um mundo capitalista. E, sem dúvi-
da, o capitalismo existe, hoje, não porque o criamos há duas cente-
nas de anos, mas porque o continuamos criando cotidianamente. “Se 
não o criarmos amanhã, ele não existirá” (HOLLOWAY, 2013, p. 222). 
Nesse sentido, não se trata de afirmar que nós escolhemos lutar, 
porque, na verdade, nós nascemos dentro deste mundo e existimos 
em uma relação de luta. Se acreditamos na existência de sociedades 
de classe, acreditamos na luta constante por exploração e contra a 
exploração (HOLLOWAY, 1995, p. 100). E mais: lutar é sempre lutar 
dentro, contra e para além do capitalismo.

Uma perspectiva como essa ajuda-nos a não hierarquizar as lutas. 
Muitas vezes determinadas correntes marxistas priorizam a dimen-
são da “classe para si”, desqualificando ou não dando importância à 
outra dimensão: a da “classe em si”. Isso traz grande complicação, 
pois limita a luta de classes à luta visível, quando muitas lutas são 
subterrâneas. A classe não luta porque existe, ela existe porque luta. 
E mais, luta para se negar enquanto classe explorada. Inclusive, se 
não tivermos isso em conta, acabamos por fortalecer uma lógica 
identitária que se torna um fim nela mesma.

A luta deve ser contra o trabalho alienado e, portanto, contra a sua 
própria classificação como classe trabalhadora. Senão, corremos o risco 
de considerar a classe trabalhadora como um conceito positivo, como 
algo dado, quando, na verdade, isso é parte constituinte do capitalismo 
e não sua negação. Principalmente, porque a classe trabalhadora está 
associada ao trabalho abstrato e não ao trabalho concreto. Portanto, a 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

183

identidade de classe trabalhadora é algo a ser combatido. Tal certeza 
fez com que Holloway (2003, p. 213) afirmasse que “a identidade de 
classe trabalhadora deveria ser vista como uma não-identidade: a co-
munhão da luta por não ser classe trabalhadora”. É nesse sentido que 
Holloway (2017, p. 113) acredita que “a esperança revolucionária surge 
não do cumprimento dos papéis, mas de seus rompimentos”.

A produção do espaço, que tem sido fundamental para a reprodu-
ção continuada do capitalismo, tem deixado cada vez mais marcas do 
aumento da desigualdade: empobrecimento da população, crescimen-
to do desemprego, aumento dos moradores de rua, desigualdade no 
acesso aos benefícios de viver em cidades etc. Tudo isso aponta para a 
necessidade da concepção de reflexões e de práticas que apontem para 
a luta pela construção da ideia da cidade como comum, e isso significa 
também trabalhar pela realização da autogestão. Corroboramos a po-
sição de Lefebvre (2017, p. 140) quando afirmou que a autogestão deve 
ser estudada através de uma dupla elaboração: como meio de luta, 
que proporciona a abertura para novas possibilidades; e como meio de 
reorganização da sociedade, ou seja, possibilitando a criação de formas 
outras de socialidade através da valorização do fazer-com.

Temos vivenciado a primazia do ser em detrimento do fazer. Nesse 
sentido, o discurso identitário funciona como reforço do mundo das 
identidades. E aqui não estamos negando a importância de determina-
das lutas; entendemos que as lutas podem partir das identidades, mas 
se não se entendem como lutas que transcendem as identidades não 
avançamos suficientemente. Aliás, para o capitalismo, em geral, não é 
um problema integrar determinada identidade. É nesse sentido que 
Holloway (2017, p. 95) afirma que “o ponto de partida das lutas não é 
‘somos’, mas o contrário: o ponto de partida das lutas é ‘não somos’.”

Percebemos facilmente os conflitos entre trabalhadores e capita-
listas ou entre homens e mulheres, por exemplo; mas não nos damos 
conta de que isso que estamos vendo são personagens, pessoas “força-
das” a desempenhar esses papéis. Essas identidades são tão fortemen-
te introjetadas em cada um de nós, que sequer nos damos conta disso. 
Importa perguntar-nos quem está dirigindo esse “espetáculo”. Trata-se 
de um conflito muito mais profundo, algo que força as pessoas a agir 
dessa maneira. Por isso, é que Holloway (2013, p. 204) afirma tratar-se 



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

184

da “luta não de uma identidade, mas contra a identificação. A revolução 
é uma batalha não entre os personagens no palco, mas entre atores e 
suas máscaras de caráter”. E acrescenta ainda que “a possibilidade de 
mudança radical depende não de pessoas assumindo as suas máscaras 
de caráter [a do proletariado, por exemplo], mas, pelo contrário, (...) 
do fato de que as pessoas existem não apenas nos seus papéis sociais, 
mas também contra e mais além deles”.

A ideia de “cidade dos cidadãos”, desenvolvida pelo geógrafo por-
tuguês João Ferrão (2015, p. 219), pressupõe necessariamente uma 
cidade com poder político, “que possa atuar como instância de regula-
ção e de redistribuição com legitimidade democrática, e uma rua com 
poder cidadão, ou seja, com indivíduos, grupos e comunidades insur-
gentes, portadores de uma agenda de transformação progressista da 
cidade”. E, nessa perspectiva, o comum carrega consigo a essência do 
princípio político – no sentido da valorização do ser político –, pois se 
realiza como atividade coletiva de deliberação; ou seja, a coatividade é 
o fundamento da coobrigação política.

Compreendemos a dificuldade de refletir sobre algo que aponta 
para um futuro outro, o desejo de um futuro ancorado em valores to-
talmente diferentes. Essa reflexão, para tornar-se vigorosa, necessita 
estar baseada em teorias, mas também precisa estar em diálogo com 
o cidadão comum, com as pessoas que caminham pela cidade, que so-
frem, que clamam por algo melhor. Essas pessoas almejam o prazer 
de viver, e isso é muito mais do que apenas ampliar sua condição de 
consumidor. Por isso, é fundamental que a reflexão sobre o desejo de 
futuro seja uma construção compartilhada; não se trata da cidade que 
eu quero, mas da cidade que queremos.

Precisamos ter sensibilidade para perceber as revoltas que estão 
em curso por toda parte; percebê-las e ver aí possibilidades de con-
fluência, de construção de nexos aglutinadores. Considerar todas essas 
lutas é muito importante, são espaços nos quais inspiramo-nos mutua-
mente e aprendemos uns com os outros. São espaços de alteridade, 
que apontam para além do estabelecido.

As assembleias de bairros, as fábricas recuperadas, as oficinas e es-
colas comunitárias, as ocupações de terrenos baldios para a construção 
de hortas urbanas comunitárias, criação de centros sociais na vizinhan-



Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

185

ça, idealização e implementação de rádios comunitárias e de podcasts... 
todas são formas de luta que se projetam dentro de um mundo que ain-
da não existe, ou que existe enquanto processo através das nossas lu-
tas, como um movimento em direção a um mundo diferente. Portanto, 
é importante compreender que essas lutas já significam um movimento 
pela criação de outro mundo, já que, de alguma forma, essas pessoas 
estariam vivendo agora o mundo que querem criar. Isso significa valori-
zar as rebeliões, as insubordinações, os outros fazeres.

Estamos nos referindo a lutas, que, às vezes, trazem-nos a impres-
são de que é possível produzir um espaço outro, de que é possível criar 
um mundo diferente. Um mundo que ainda não existe, que se mos-
tra, como afirmado por Ernst Bloch (2005), como um mundo que existe 
como ainda-não.

Referências
ALENTEJANO, Paulo, FONTES, Virgínia. O rico e criativo debate de Carlos 
Walter Porto-Gonçalves com Marx. Revista Tamoios, v. 20, n. 2, p. 43-54, 
2024. Disponível em: https://doi.org/10.12957/tamoios.2024.85914 . 
Acesso em 22/07/2024.

BADIOU, Alain. A hipótese comunista. São Paulo: Boitempo, 2012.

BADIOU, Alain. La idea del comunismo. In BADIOU, Alain et al. Sobre la 
idea del comunismo. Buenos Aires: Paidós, 2010, p. 17-32.

BARROS, Douglas. Para uma crítica do identitarismo. Sérios problemas 
do identitarismo bem-intencionado. Outras Palavras, 16/08/2024a. 
https://outraspalavras.net/author/douglasbarros/

BARROS, Douglas. O que é identitarismo? São Paulo: Boitempo, 2024b. 208p.

BLACK, Bob. Grouxo-marxismo. São Paulo: Veneta, 2021.

BLOCH, Ernst. O princípio esperança. Rio de Janeiro: EdUERJ/Contraponto, 
2005. V.1

https://doi.org/10.12957/tamoios.2024.85914
https://outraspalavras.net/author/douglasbarros/


Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

186

BORON, Atilio A. Filosofia política e crítica da sociedade burguesa: 
o legado teórico de Karl Marx. In: BORON, Atilio A. Filosofia política 
moderna: de Hobbes a Marx. Buenos Aires: CLACSO; São Paulo: 
Departamento de Ciencias Politicas, USP, 2006. p. 287-328.

BOSTEELS, Bruno. La hipótesis izquierdista: el comunismo en la era del 
terror. In BADIOU, Alain et al. Sobre la idea del comunismo. Buenos Aires: 
Paidós, 2010, p. 51-76.

BOTELHO, Eloise Silveira, RAIMUNDO, Sidnei. Aporte teórico-conceitual 
sobre as parcerias público-comunitárias para o lazer e o turismo em áreas 
protegidas. Revista Brasileira de Ecoturismo (RBEcotur), v. 16 n. 3, 2023.

BLACK, Bob. Beneath the underground. Washington: Feral House, 1994.

CONATZ, Juan. Anarchism vs. Marxism: A few notes on an old theme. 
January 14, 2011. In https://libcom.org/article/anarchism-vs-marxism-
few-notes-old-theme

CRUZ, Valter do Carmo. Geografia e pensamento descolonial: notas 
sobre um diálogo necessário para a renovação do pensamento crítico. 
In CRUZ, Valter do Carmo, OLIVEIRA, Denílson Araújo de. Geografia 
e giro descolonial: experiências, ideias e horizontes de renovação do 
pensamento crítico. Rio de Janeiro: Letra Capital, 2017, p. 15-36.

ENGELS, Friedrich. Engels to Bernstein. 2-3 November 1882. In: MARX, 
Karl, ENGELS, Friedrich. Collected Works. Vol. 46. Londres: Lawrence & 
Wishart, 2010.

FERREIRA, Alvaro. It’s the property, stupid! But how can we get rid of 
it? Geo UERJ, 44, 2024. https://doi.org/10.12957/geouerj.2024.77180

FERREIRA, Alvaro. Entre urgências e utopia: espaço e tempo, 
proximidade e ação; tão longe... tão perto... In FERREIRA, Alvaro, RUA, 
João, LENCIONI, Sandra (Orgs.). Entre urgências e utopia: múltiplas escalas 
da ação. Rio de Janeiro: Consequência, 2023, p. 44-56.

FERREIRA, Alvaro. A cidade que queremos: produção do espaço e 
democracia. 2. ed. Rio de Janeiro: Consequência, 2022.

https://libcom.org/article/anarchism-vs-marxism-few-notes-old-theme
https://libcom.org/article/anarchism-vs-marxism-few-notes-old-theme
https://doi.org/10.12957/geouerj.2024.77180


Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

187

FERREIRA, Alvaro. Produção do espaço, autogestão, comunidade e estado: 
provocações a partir de Karl Marx. GEOgraphia, v. 21, p. 48-57, 2019a.

FERREIRA, Alvaro. A luta pela “verdadeira democracia” na produção do 
espaço: por outro projeto de sociedade. In FERREIRA, Alvaro, RUA, João, 
MATTOS, Regina Célia de (Orgs.). Produção do espaço. Rio de Janeiro: 
Consequência, 2019b, p. 23-54.

FERREIRA, Alvaro. Pela construção da verdadeira democracia: entre 
conselhos populares e ciberdemocracia. In ZAAR, Miriam, CAPEL, Horacio 
(Coords. y Eds.) Las ciencias sociales y la edificación de una sociedad post-
capitalista. Barcelona: Universidad de Barcelona/Geocrítica, 2018 (http://
www.ub.edu/geocrit/Sociedad-postcapitalista/Sociedad-postcapitalista.
pdf). ISBN: 978-84-09-06079-5.

GARCÍA LINERA, Alvaro. La potencia plebeya: acción colectiva y 
identidades indígenas, obreras y populares em Bolivia. Buenos Aires: 
Prometeu/CLACSO, 2008.

HAIDER, Asad. Armadilha da Identidade: raça e classe nos dias de hojeSão 
Paulo: Veneta, 2019. 160p.

HAUPT, Georg. Marx e o Marxismo. In: HOBSBAWM, E. (Org.). História do 
Marxismo. Vol. 1. 3ª Edição, Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

HOLLOWAY, John. Una lectura antiidentitaria de El capital. Buenos Aires: 
Herramienta, 2017.

HOLLOWAY, John. Fissurar o capitalismo. São Paulo: Publisher Brasil, 2013.

HOLLOWAY, John. Mudar o mundo sem tomar o poder: o significado da 
revolução hoje. São Paulo: Viramundo, 2003.

HOLLOWAY, John. Historia y marxismo abierto. Dialéctica, Nueva Epoca, 
año 18, n. 27, primavera de 1995, pp. 94-107.

KORSCH, Karl. Marxismo e Filosofia. Porto: Afrontamento, 1977.

KROPOTKIN, Piotr. A conquista do pão. São Paulo: Terra Livre, 2022.

http://www.ub.edu/geocrit/Sociedad-postcapitalista/Sociedad-postcapitalista.pdf
http://www.ub.edu/geocrit/Sociedad-postcapitalista/Sociedad-postcapitalista.pdf
http://www.ub.edu/geocrit/Sociedad-postcapitalista/Sociedad-postcapitalista.pdf


Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

188

LEFEBVRE, Henri. Problemas teóricos da autogestão. Geographia, v. 19, n. 
41, p. 135-141, set./dez. 2017.

LÖWY, Michael. A teoria da revolução no jovem Marx. 1ed., ampl. e atual. 
São Paulo: Boitempo, 2012

MARX, Karl. Crítica do programa de Gotha. São Paulo: Boitempo, 2012.

MARX, Karl. A guerra civil na França. São Paulo: Boitempo, 2011.

MARX, Karl. Sobre a questão judaica. São Paulo: Boitempo, 2010.

MARX, Karl. O Dezoito Brumário de Louis Bonaparte. 5. Ed. São Paulo: 
Centauro, 2006.

MARX, Karl. Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2005.

MARX, Karl. Manuscritos Econômicos-Filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004.

MARX, Karl. O Capital. Crítica da economia política. 15. ed. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 1996, 3v.

MARX, Karl. Comentários de Marx a “Estatismo e Anarquia” de Bakunin. 
Disponível em https://www.marxists.org/portugues/marx/1874/04/
bakunin2.htm

MURTAUGH, P. The end of dialectical materialism: an anarchist reply to 
the libertarian marxists. The Red Menace, V. 2, n. 2, Spring 1978. https://
www.connexions.org/RedMenace/Docs/RM3-EndofDialectical.htm

NEWMAN, Saul. Do anarquismo ao pós-anarquismo. São Paulo: 
Sobinfluencia, 2022.

POGREBINSCHI, Thamy. O enigma do político: Marx contra a política 
moderna. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009.

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A dimensão geopolítica da crise 
brasileira: uma perspectiva desde os grupos sociais em situação de 
subalternização. Geographia, ano 18, n. 37, 2016.

https://www.marxists.org/portugues/marx/1874/04/bakunin2.htm
https://www.marxists.org/portugues/marx/1874/04/bakunin2.htm
https://www.connexions.org/RedMenace/Docs/RM3-EndofDialectical.htm
https://www.connexions.org/RedMenace/Docs/RM3-EndofDialectical.htm


Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

189

PROUDHON, Pierre-Joseph. Do princípio federativo. Curitiba: Imaginário, 2001.

QUIJANO, Aníbal. Bien vivir? Entre el desarrollo y la colonialidad del 
poder. Revista Contrapunto. Universidad de la República, Uruguay, n. 2. 
Junio, 2013.

QUIJANO, Aníbal. A colonialidade do poder e classificação social. 
In: SOUSA SANTOS, Boaventura, MENEZES, Maria Paula (Orgs.). 
Epistemologias do sul. São Paulo: Cortez, 2010.

QUIJANO, Aníbal. A colonialidade de poder, eurocentrismo e América 
Latina. In: LANDER, Edgardo. A colonialidade do saber: eurocentrismo e 
ciências sociais latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Novos 
rumos, 4, ano 17, n.37, 2002.

SOUZA, Marcelo Lopes de. Por uma Geografia libertária. Rio de Janeiro: 
Consequência, 2017.

VIANA, Nildo. Marx não é “Marxista” - As Origens do Pseudomarxismo. 
Informe e Crítica, 26 de março de 2020. https://informecritica.blogspot.
com/2020/03/marx-nao-e-marxista-as-origens-do_26.html#:~:text=O%20
termo%20%E2%80%9Cmarxista%E2%80%9D%20foi%20criado,os%20
socialistas%20franceses%20e%20alem%C3%A3es.

VIANA, Nildo. Karl Marx: A Crítica Desapiedada do Existente. Curitiba: 
Prismas, 2017.

* As reflexões deste artigo, as quais compõem esta publicação iné-
dita, são fruto da intervenção do autor no VII Simpósio Internacional 
Metropolização do Espaço e Gestão Territorial (VII SIMEGER), realizado 
em novembro de 2024 na Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro (PUC-Rio).

https://informecritica.blogspot.com/2020/03/marx-nao-e-marxista-as-origens-do_26.html#:~:text=O%20termo%20%E2%80%9Cmarxista%E2%80%9D%20foi%20criado,os%20socialistas%20franceses%20e%20alem%C3%A3es
https://informecritica.blogspot.com/2020/03/marx-nao-e-marxista-as-origens-do_26.html#:~:text=O%20termo%20%E2%80%9Cmarxista%E2%80%9D%20foi%20criado,os%20socialistas%20franceses%20e%20alem%C3%A3es
https://informecritica.blogspot.com/2020/03/marx-nao-e-marxista-as-origens-do_26.html#:~:text=O%20termo%20%E2%80%9Cmarxista%E2%80%9D%20foi%20criado,os%20socialistas%20franceses%20e%20alem%C3%A3es
https://informecritica.blogspot.com/2020/03/marx-nao-e-marxista-as-origens-do_26.html#:~:text=O%20termo%20%E2%80%9Cmarxista%E2%80%9D%20foi%20criado,os%20socialistas%20franceses%20e%20alem%C3%A3es


Marx e transformação social: haveria um diálogo possível com o anarquismo e o pensamento decolonial?
Alvaro Ferreira

Ateliê Geográfico - Goiânia-GO, v. 15, n. 2, abr./2025, p. 153 - 190

190

Alvaro Ferreira
Doutor em Geografia Humana pela Universidade de São Paulo (USP), mestre 
em Planejamento Urbano e Regional pelo Instituto de Pesquisa e Planejamento 
Urbano e Regional (IPPUR) da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) e 
graduado em Geografia pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). 
Atualmente é professor do Departamento de Geografia e Meio Ambiente da 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio) e do Departamento 
de Geografia da FEBF - UERJ. Foi Professor Visitante Sênior da Universidad 
Autónoma de Madrid e Investigador Visitante do Instituto de Ciências Sociais 
(ICS) da Universidade de Lisboa. É pesquisador 1D do Conselho Nacional de 
Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq).
Rua Marquês de São Vicente, 225 -Gávea, Rio de Janeiro -RJ, 22451-900
Email: alvaro_ferreira@puc-rio.brEmail / alvaro.ferreira.geo@gmail.com

Recebido para publicação em abril de 2025.
Aprovado para publicação em julho de 2025.


